



سلسلہ مطبوعات انجمن ترقی اردو (ہند) نمبر ۱۴۹

# ملک محمد جاسی

سید کلب مصطفیٰ (بی۔ ۱)

شایع کردہ

انجمن ترقی اردو (ہند)، دہلی

قیمت ۵۰

۱۹۳۱ء



سلسلہ مطبوعات نجیبین ترقی اردو (رہند) ۱۵۹

# ملک محمد جا۔سی

ستید کلب مصطفیٰ (بی۔ اے)

شائع کردہ

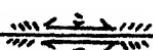
نجیبین ترقی اردو (رہند)، دہلی  
۱۹۳۱ء



# فہرست مصاہیں

| نمبر شمار | عنوان                                                             | صفحہ |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|------|
| (۱)       | تعارف                                                             | ۱    |
| (۲)       | ماخذ کی تلاش                                                      | ۵    |
| (۳)       | حالات اتندگی                                                      | ۱۱   |
|           | ضمی عنوانات                                                       | ۱۳   |
| (۲)       | تصانیف                                                            | ۸۱   |
|           | فیلی عنوانات                                                      | ۸۳   |
|           | پدراوت، پدراوت کا قصہ، کہانی کا تاریخی رخ، شاعر جائسی کا نظر پرچت |      |

| صفحہ | مصنموں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نمبر شمار |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|      | فارق، وصال، پدماوت کا مرتبہ ہندی ادب میں، پدماوت پر بہ ایک سرسری نظر، سیرت نگاری، پدماوتو، رتن سین، تاگتی، رتن سین اور بادل کی مائیں، بادل کی بیوی، راٹھو، گورا اور بادل، علام الدین، وصف نگاری، رسم و رواج، فتنی خصوصیات، تشییہ، حُسن تعلیل، مبالغہ، تختیل اور روانی، محاورہ، مقولہ، ضرب الامثال، حکمت و موعظت، اکھراوٹ، اکھراوٹ کا کلام، آخری کلام، پوستی نامہ، متفرق اشعار |           |
| ۱۸۳  | (۵) پارہ ماسہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| ۱۸۰  | (۶) شاعر جاتسی کی بھاکا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| ۱۸۱  | ضمٹی عنوانات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| ۱۹۹  | اوو ڈھی زبان کی تاریخ، اوو ڈھی زبان کی خصوصیات، برج بھاشا شاعری کی خصوصیات، سن تصنیف، سن تصنیف پر محالک، رسم الخط                                                                                                                                                                                                                                                             | (۷) سراپا |
| ۲۰۵  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (۸) جاتس  |







## ملک محمد جایسی

[شمساللما پروفیسر عبدالفتی نبی انگریزی نہنیف «دربار مغلیہ مہن فارسی ادب کی تاریخ» سے بہ اجازت مصنف قلم لی کدی]

# ”تعارف“

ملک محمد جالی سی اور وہ کے رہنے والے اور بجا شاشا کے بڑے باکمال شاعر تھے۔ ان کا نام آج کتنی صدیوں کے بعد بھی اور تو اور ان کے الٰہی ڈلن تک عزت اور فخر کے ساتھ لیتے ہیں ان کی تصانیف کے اتنے مختلف شیخوں اور ترجمے ہندستان کے متعدد مطابع سے شائع ہوئے ہیں جو یقیناً کسی ملک اور زبان کے شاعر کی شہرت کو چارچاند لگانے کے لیے کافی ہیں (چہ جائیکہ جب سوال ہو ہندستان جیسے قدیماً شناس ملک اور بجا شا جسی مروہ زبان کے چار سو برس پر لئے شاعر کا — قلمی نسخے اس کے علاوہ ہیں) ملک محمد کی ایک تصانیف یعنی پدماؤت کے کتنی نسخے ناگری رسم الخط میں ملتے ہیں جن میں سے بعض حواشی اور بین الاسطور معانی سے مزین ہیں اور بعض میں ان کے حالات زندگی بھی جملائا موجود ہیں اور ان کے کلام پر نقد و تبصرہ بھی، ہے۔

فارسی زبان میں ملک صاحب کے منتقل کچھ اذکار ہیں۔ ارakan کے راجا کی سرپستی میں پدماؤت کے ایک نسخہ کا سترھویں صدی عیسوی میں بنگالی زبان میں بھی ترجمہ ہوا ہے۔

انگریزی زبان میں بھی چند مضایں اور ڈاکٹر گری یرسن اور سدھا کر جی کا مرتب کیا ہوا دیدہ زیب لیکن نامکمل ایڈیشن یعنی

ملک محمد جاتی

تندھا کر چند ریکا موجود ہو۔

اُزدؤ زبان میں بھی اصل نظم کے متعدد نسخے کا نپور، لکھنؤ، بریلی کے مختلف مطابع کے ہیں جو قریب قریب سو برس پڑائے ہیں۔ کسی میں کل نظم کا ترجیح اُزدؤ نظم میں ہے، کسی میں متن کے نیچے مطلب نشانہ لکھ دیا ہے، کسی میں محض حواشی ہے ای پر اتفاقی ہے۔ البتہ خود ملک صاحب کے متعلق کوئی معلومات اُزدؤ زبان میں نہیں ہے۔ سواتے ان چند سطروں کے جواہیات میں مولانا آزاد ہلوی نے سپرد فلم فرماتی ہے۔ یا اس ضمنی تذکرے کے جو حضرت شبلی نے اپنے مضمون میں کیا ہے۔ جس کا عنوان

لے "مسلمان بھی اس زمانے میں یہاں کی زبان سے محبت رکھتے تھے پناجھ سولہویں صدی عیسوی شیرشاہی عہد میں ملک محمد جاتی ایک شاعر ہوا ہے اس نے پداوت کی داستان نظم کی اس سے عہد مذکور کی زبان ہی نہیں معلوم ہوئی بلکہ ثابت ہوتا ہے کہ مسلمان اس نلک میں رہ کر یہاں کی زبان کو کس پیار سے بولتے تھے۔ اس کی بحر بھی ہندی رکھی ہے اور درق کے درق اُلتئے جاؤ فارسی عربی کا لفظ نہیں تا مطلب اس کا آج مسلمان بلکہ ہر ایک ہندو بھی نہیں سمجھتا۔ کتاب مذکور چھپ گئی ہے اور ہر جگہ مل سکتی ہے اس لیے نہ نہیں لکھتا"۔

ماخوذ از آجیات صفحہ ۱۷ مطبوعہ اسلامیہ اشیم پریس لاہور

کی دروازہ طبع نہم ۱۹۱۶ء

۲۷ "امیر خسر و کے بعد شیرشاہی عہد میں ملک محمد جاتی پیدا ہوتے وہ بجا کا زبان کے ایسے زبردست شاعر تھے کہ خود ہندووں میں آج تک اُن کا ہمسر پیدا نہیں ہوا۔ پدناؤت اُن کی شتوی آج موجود ہے اور ٹھر گھر پیلی ہوئی ہے۔ ہندووں میں تقبیہ حاشیہ صفحہ ۳ پر ملاحظہ کیجیے

## ملک محمد جاٹسی

"مسلمان اور ہندی شاعری" ہے۔ اس کے علاوہ میرحسن دہلوی نے بھی

سب سے پڑا شاعر آخر زمانے کا کالیندراس رسلی داس، گزرا ہجوس نے رامیں کا بھاگا  
میں ترجمہ کیا ہے۔ نکتہ شناسوں کا بیان ہے کہ قدرت زبان کے لحاظ سے پداوت  
کسی طرح رامیں سے کم نہیں اور اس قدر تو ہر شخص دیکھ سکتا ہے کہ پداوت کے  
صفحے کے صفحے پڑھتے چلے جاؤ۔ عربی فارسی کے الفاظ مطلقاً نہیں آتے اور یوں  
شاذ و نادر تو رامیں بھی ایسے الفاظ سے خالی نہیں۔

ملک محمد جاٹسی ملتے پداوت کے سوا بجا کا میں اور بھی دو مشنویاں لکھی ہیں  
جو ان کے خاندان میں اب بھی موجود ہیں لیکن افسوس ان کے چھپنے کی ذہت  
نہیں آتی۔

(مقالات شبیل حصہ اول صفحہ ۱۹ - ۲۰ مطبوعہ آسی پرسی محمود نگر لکھنؤ)

تو ط۔ مقالات شبیل جلد دوم مطبوعہ دارالمصنفین سلسلہ میں بھی صفحہ اپر  
ملک محمد جاٹسی کے متعلق یہی مضمون ہے ایک مضمون ملک محمد جاٹسی کے متعلق رسالہ  
"تماہی" ہندستانی الکٹریکی اللہ آباد بابت ماہ اکتوبر ۱۹۳۶ء میں نورالحسن صاحب  
کا کوروی کا ہے جو ہندی زبان اور مسلمانوں کا طبعی میلان" کے عنوان سے شایع ہوا ہے  
مضمون طویل ہے مگر نفس معاملہ کے متعلق اقتباس حسب ذیل ہے۔

"ملک محمد جاٹسی نے حضرت امیر خرد کے بعد شیرشاہی دور میں آنکھیں  
کھولیں۔ صاحب پداوت کی شہرت ہندی ادب میں ستم ہے۔ سہماں میں  
مشنوی پداوت تصنیف کی۔ جو اب بھی موجود ہے اور گھر گھر پہنچی ہوئی ہے۔

نکتہ شناسوں کا دعویٰ ہے کہ قدرت زبان اور سادگی بیان کے لحاظ سے  
بقیہ حاشیہ صفحہ ۴ پر ملاحظہ کیجیے

ملک محمد جاتسی

چند اشعار ملک محمد جاتسی کی شان میں ارشاد فرماتے ہیں۔

شنوی پداوت کسی طرح رامائیں سے کم نہیں ہو ملک صاحب موصوف بکیر کی تعلیمات سے  
متاثر تھے۔ راجہ صاحب آئیٹھی ان کی بہت آدمجگت کرتے تھے۔ آئیٹھی میں ان کا  
مزار مرچ غلائق ہو۔

پداوت کے سوا دو تباہیں اکھڑا دٹ اور دوسرا کاتام معلوم نہیں بھاگا تنان  
میں لکھی ہیں جن کے زیور طبع سے آراستہ ہونے کی نوبت نہیں آتی۔ انسوس ہو کہ کلام  
بے حصی زمانہ سے مفقود ہو اکثر مقامات پر تلاش کی گئی نہیں سکا۔“

صفحہ ۳۸۲ - ۳۸۳

لکھنے ملک نامے محمد جاتسی  
مرد عارف تھے وہ اور صاحبِ کمال  
ہو کے مشتاق آن کو بلوایا ستتاب  
صاحب باطن تھے وہ مست الاست  
تھے بہت بدشکل اور وہ پر قوی  
جو ہنسا وہ تو انہوں نے دیکھ کر  
ہنس پڑے مانی پہ تم ای شہریار  
کچھ گنسہ میرا نہیں ای بادشاہ  
اصل میں مانی تو ہو سب ایک ذات  
کوئی دن کے رنگ کوئی رات کے  
تئستہ ہی یہ حرف رویا داد گر  
نقیہ حاشیہ صفحہ ۵ پر ملاحظہ کیجیے۔

# ”ماخذ کی تلاش“

ملک محمد جاتی کے حالات فراہم کرنے اور ان کے کلام کو اگر دو میں منتقل کرنے کا خیال میرے دل میں اُس وقت سے ہو جب تین رات تالیف

بقیہ حاشیہ صفحہ ۴

الغرض ان کو باعزاز تمام      ان کے گھر بھجوادیا بھر والسلام  
صاحب تاثیر بوجوہیں ای حسن      دل پر کرتا ہو اثر ان کا سخن  
(انوذاز روز العارفین مصطفیٰ میرزاں دہلوی ۱۸۸۷ھ)

نوٹ۔ یہ مثنوی ۲۵۳۲ھ میں شیش الاسلام پر لیں سے طبع ہو چکی ہو اور  
کتب خانہ آصفیہ حیدر آباد دکن میں موجود ہے۔ اسی کی کو محسوس کر کے ملک جاتی  
کے حالات زندگی ان چند صفحات میں محفوظ کیے جاتے ہیں اگرچہ چند صفحے  
ملک محمد جاتی کے کلام پر تبصرے اور ان کی زندگی کے حالات کی تشریح کے لیے تو کیا ان  
کو دنیا تے ادب سے روشناس کرنے کے لیے بھی ناکافی ہیں۔ اللہ رے زلطان کی نیرنگی کہ  
جن نے اقليم سخن پر حکومت کی ہوا جائے اہل سخن سے متفاروف کرنے کی ضرورت پیش آئی  
ہو لیکن جو کچھ لکھا جا رہا ہو وہ محض تہبیہ کے طور پر ہو اور اس لیے کہ شاید سمندراز کے لیے  
تازیانہ ہو سکے ورنہ کسی شاعر اور ادیب کے کارناموں اور حالات زندگی کے بیان غافر  
کے لیے بھی ایک طویل دفتر درکار ہو۔ خاصکر محمد جاتی کے لیے جن کو دوسروں کے  
ذہب کی روایتوں اور ان کی زبان پر اتنا قابو تھا کہ پہاودت ایسی داستانِ ظلم کی جسے دیکھ کر  
آج بیوی صدی کے ادیب اور شاعر بھی انگشت بندناں رہ جائیں۔  
جاتیں - جنوری متنہ عرب  
سید کلب مصطفیٰ

وتصنیف کی صعوبتوں سے پالک بے خبر تھا اور وہ دشواریاں تو میرے وہم میں بھی نہ گز ری تھیں جو اس مرحلہ خاص کے لیے مخصوص تھیں۔ لیکن اپنیا کر دیئے اور ان دقتون کے ایک حد تک پیش آجائے کے بعد میرے ارادوں میں اور زیادہ پچھلی پیدا ہو چلی اور خیال ہوا کہ اگر مشکلات کے ساتھ سہمت بھی بڑھتی گئی تو کچھ دوڑ نہیں کہ میرا مددعا خاصل ہو جائے۔ ساتھ ہی ساتھ یہ خیال بھی تقویت پہنچاتا رہا کہ تلاش ہو تو دارا مکان میں کیا نہیں مل جاتا۔

لیکن با ایں ہمہ کوئی مسالا کھٹھانہ ہو سنکا۔ جہاں جہاں سے اُمید تھی وہاں سے بھی میرے ہر استفسار کا جواب عذر لاعلمی میں دیا گیا۔ ہر سعی ناکام ہوتی۔ غرض حوصلے پیش ہو گئے جی چھوٹ گیا اور اس تاریکی میں راہروی، دوسروں کا کیا ذکر ہے، خود میرے نزدیک بھی شخچھل کے منصوبے سے کچھ زایدہ معلوم ہوتی۔ بس میں سہمت ہار کر بیٹھنے والا ہی تھا کہ ایک کرم فرنائی ہبہ بانی سے رام چند شکل کی "جاںسی گرنتھاولی" ہاتھ لگی جس میں ملک صاحب کے حالات کے ساتھ ساتھ اُن کی دوکتا بیں "پدماؤت اور راکھراوٹ" بھی تھیں۔ مفرودہ امید میں جان آگئی گویا انہے کو دو ایکھیں مل گئیں اگرچہ یہ کتاب ہندی رسم الخط میں تھی پھر بھی احتجابی مدد سے تھیں تے اُس کے اقتباس رسالت تسلیم آگھرہ میں شایع کرنے شروع کیے۔

اگرچہ اہل وطن نے گرمجوشی کا اظہار نہ کیا لیکن مجھے تو ایک پچ ڈنڈی مل ہی پچکی تھی۔ میں نے یہ خیال کر کے کہ اب کہیں سے کچھ اور تو ملے گا نہیں۔ "جاںسی گرنتھاولی" ہی کوشح راہ بننا کر اسی کا غایر مطالعہ شروع کیا اور پدماؤت کے ایک ایسے نسخے کی جستجو میں لگا رہا جو اُردو رسم الخط میں ہو

## ملک محمد جاتی

مگر یہ نہ آج ملتا تھا نہ کل۔ بارے شیخ نعمت اللہ صاحب جاتی کی بدولت  
ہمیری مراد برآئی۔ پدمawat کا ایک حسب دلخواہ نسخہ ملا اور اُس وقت ملا  
جب بغیر اس کے کام چل ہی نہ سکتا تھا۔ دو اور کتابیں "آخری کلام"  
مصنفہ ملک صاحب اور شاہ سید علی نقی صاحب جاتی کی تصنیف کرو  
ایک تاریخ جو خانوادہ پیرزادگان جاتی کے حالات میں ہر انھیں کی  
کوششوں سے میں جن سے ملک صاحب کے متعلق کافی معلومات حاصل  
ہوتیں۔ یہی نہیں بلکہ شیخ صاحب نے ملک صاحب کا شجرہ نسب اور ان  
کے دوستوں کے متعلق بھی کارآمد اطلاعات مہیا فرمائیں۔ اب گویا ہر سکوت  
ٹوٹی اور مجھے بے مانگ مدد ملنے لگی۔ اکثر حضرات نے اپنے ذخیرہ معلومات سے  
مجھے کچھ نہ کچھ محنت فرمایا وہ بدیرہ سی— گو نعمت اللہ صاحب کی اولاد کے  
بعد مجھے کسی صاحب کی معلومات سے کوئی مزید فایدہ نہیں ہوا۔ پھر بھی نہیں  
اُن حضرات کا شکر گزار ہوں۔

اسی درسیان میں یہ بھی معلوم ہوا کہ ملک صاحب کا نا نہال مانکپور  
(ضلع پرتاپ گڑھ اودھ) ہے، مگر وہاں تو انھیں کوئی جانتا بھی نہیں۔ دنیا  
اپنے نامور فرزندوں کو کس قدر جلد فراموش کر دیتی ہے!!

الہ آباد یونیورسٹی کے ادبی قانونی اور تجارتی شعبہ جات تحقیقی  
کی سال بھر کی کارگزاریاں رساۓ کی صورت میں الہ آباد اسٹڈیز  
(ALLAHABAD STUDIES) کے نام سے شایع ہوتی ہیں اس کی جلد ۴  
(حصہ اول) بابت ۱۹۳۲ء میں بھی ایک مضمون انگریزی میں ملک محمد جاتی  
کے متعلق رائے پہا در لالہ سیتا رام صاحب (ربی۔ ۱۔) کا (صفحہ ۳۲۲۔ ۳۲۳)  
ہمیری نگاہ سے گزرا مگر مطالعے سے معلوم ہتوا کہ اس مضمون کا مأخذ وہ ہے،

شاہ سید علی نقی کی تاریخ ہو اور کچھ زبانی اخبار۔ اس مصنون کی نشادی جناب چندر بلمی صاحب پانڈے ایم اے بنارس ہندو یونیورسٹی نے فرمائی تھی موصوف ان سلمان ہندی شعر کے متعلق ایک مقالہ پر و قلم فرمار ہے ہیں جنہوں نے ہندی ادب میں تصوف کا زینگ بھرا ہے مجھے اس سلسلے سے نیاز حاصل ہوا کہ موصوف کو ملک محمد جاتسی کے متعلق لکھنے کے لیے ان کی ایک کتاب تصنیف لینی "آخری کلام" کی تلاش تھی اور یہ ان کو میرے پاس سے ملے ملے پنڈت جی مجھ سے لے گئے اور "جاتسی گر تھاولی" کی اشاعت حالی میں اس کو شامل کر دیا۔

پانڈے جی صحیح معنوں میں طالب علم ہیں اور تحقیق و تدقیق کے ولداہ۔ ادب دوست بھی ہیں اور ادب نماز بھی۔ انہوں نے میری بہت غزلت افرائی فرمائی اور اپنی ان تصنیف سے جو انہوں نے ملک صاحب کے متعلق کی ہیں مستفید فرمائے کا وعدہ کیا۔ موصوف کے جو مصایب مجھے اب تک ملے ان میں زیادہ تر پدماوت کے رسم الخط اور سال تصنیف کے متعلق بحث کی گئی ہو گو مجھے پنڈت جی کی بعض رایوں سے اختلاف ہو لیکن میں ان کا ممنون ہوں۔

ان کے علاوہ "سدھاکر چندر بیکا" جو ڈاکٹر گری یرسن اور سدھاکر جی کی دماغ کاوی کا نتیجہ ہو اور جس کا دیباچہ اور ترجمہ انگریزی میں ہے مگر ناممکن۔ اس کو اور نیز "نزیرۃ الاصفیا" جو ۱۸۲۷ء کی تصنیف ہے انہیں بھی دیکھا۔ "نزیرۃ الاصفیا" کے مصنف نشی غلام سرور مر جوم لا ہوری ہیں۔ اور کانپور کے مطبع نوکشور میں طبع ہوتی ہے۔ اس کی جلد اول کے صفحہ ۳۴۷ پر ملک محمد جاتسی کے متعلق کچھ تذکرہ فارسی زبان میں ہے۔

تین ۲ اپنے مأخذ بیان کر دیے۔ لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہو کہ باوجود امکانی تلاش کے ملک صاحب کے متعلق کوتی مقبرہ تاریخی ذریعہ حالات معلوم کرنے کا بہم نہیں پہنچ سکا اور اکثر روایات سینہ پر قناعت کرنی پڑتی ہو، یا پھر ملک صاحب ہی کی کتاب سے استنباط کیا جاسکتا ہو گویہ دونوں مأخذ ملک صاحب کے متعلق صحیح حالات کے انکشاف کے لیے کافی نہیں لیکن چارہ کا رہی کیا تھا۔ بہر صورت ان ذریعے سے جو نقد معلومات حاصل ہو سکی اور قرایں کی کسوٹی پر کھوٹی ثابت نہ ہوتی وہ اس کتاب میں ملے گی۔

ملک صاحب کے رجحان طبع، استعداد، اُن کے تعلقات اور اُن کے دیگر حالات زندگی کے متعلق جو کچھ بھی معلوم ہو سکتا تھا وہ سب تین نے فراہم کر کے پیش کر دیا۔ لیس یہی ہر میری کاوش اور حستجو کا نتیجہ۔

سید کلب مصطفیٰ





# عہد ملک محمد جاہی میں ہندستان کی فضا

محمد قاسم کے سندھ پر حملہ کرنے اور امیر خسرو کے ٹیالی (صلح ایٹھ) میں پیدا ہونے کی مدت چھو سو سال کے لگ بھگ ہو۔ جہاں دنیا کی تغیریز پری یا کا تعلق ہو یا چھو سو سال کیا صرف چھو سال بہت ہوتے ہیں لیکن تمدن اور معاشرت میں انقلاب کے لیے اتنا زمانہ بہت کم سمجھا جاتا ہے خاص کارس وقت جبکہ تعلقات قائم کرنے میں صرف اجنبیت ہی حاصل نہ ہو بلکہ فاتح اور فتوح کا فرق بھی موجود ہو۔ لیکن ہندستان میں جن تبدیلیوں نے اس قابل مدت میں روشنایا ہو کر ہندو اور مسلمانوں کے تعلقات باہمی کو معاشرت اور تمدن کے اعتبار سے شیر و شکر کا مصدقہ بنایا وہ اس خیال کی تردید کرتی ہیں۔ اب ان خوشگوار تعلقات کی ذمہ دار مسلمانوں کی رواداری ہو یا ہندوؤں کی مہماں نوازی یا یہ دونوں لیکن واقعہ یہی ہو اور اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ مسلمانوں کو آتے ابھی چند روز ہوتے تھے کہ ہندوؤں سے برادرانہ مراسم قائم ہو گئے اور کچھ ذریعے ایسے پیدا ہوئے کہ بالآخر ہندستان ان کا وطن بن گیا۔ یہ بین الاقوامی تعلقات یہیں تک محدود رہنے تھے بلکہ خلافتے عرب کے درباروں میں ہندستان کے علماء اور پنڈتوں کی شمع علم اُسی طرح روشنی کی جس طرح مسلمان شاعر اور ادیب سرزین ہند کو سر حصہ ہائے علوم تھی سیراب کر رہے تھے۔ امیر خسرو نے خالق باری تصنیف کر کے ان ہرے تعلقات کا ثبوت دیا جو اس وقت قائم ہو چکے تھے۔ ثبوت ہی نہیں دیا بلکہ ان میں استحکام پیدا کیا حتیٰ کہ زمانہ آگی کہ عوام "رام اور رحیم" کو ایک مانتے

اور خدا خدا کرنے کو رام رام کہنے کا مراد جاننے لگے۔ سادھوا اور فقیروں کو دونوں مذہب کے لوگ عزت کی نگاہوں سے دیکھتے تھے۔ سادھوا اور فقیر بھی وہی سمجھے جاتے تھے جو تعصّب سے دوری گانگی اور رواداری کے وسیع سمندر کی تھا تک پہنچے ہوتے تھے۔ بہت دونوں ایک ساتھ رہتے رہتے ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کے ساتھ گھلے دل سے زندگی بس کرنے لگے تھے اور لوگوں کے دلوں اور خیالوں پر افراق کے بجائے اتحاد کا جذبہ غالب تھا۔ مسلمان ہندوؤں کی رام کہانیاں سنتے تھے اور ہندو مسلمانوں کے تراہنہا تے حمد و نعمت۔ مل اور دینیتی کی پیغمبری کہانی سے مسلمان لطف اندوڑ ہوتے تھے اور لیلی مجنون کی داستان محبت سُن کر ہندو اپنادل ہملا تے تھے۔ ہندو مہاتما اور مسلمان صوفی ”بھگوت پریم“ اور ”عشقِ حقیقی“ کے سبق دے ہی چکے تھے اب کیا تھا اعلقات قائم ہونے کے بعد ”گیان“ اور ”معرفت الٰہی“ کی منزیلیں بھی ساتھ ہی ساتھ ٹھوڑے ہوئے گیں۔ ایسے وقت میں مسلمانوں کا ہندوؤں کی گھریلو روایات سے دھیپی لینا اور انھیں تصنیف کا جامہ پہنانا اور بھی سونے پر سہاگے کا کام کر گیا۔ ان کہانیوں کو بیان کر کے مسلمانوں نے جتا دیا کہ دل کا وجود نہ کسی مذہب سے والبستہ ہے اور نہ چذبات محبت ملک و ملت کی قیود میں محدود ہیں یعنی جو پاتیں ایک کے رنج و خوشی کا باعث ہیں وہی دوسرے کی، جن تاثرات سے ایک کا دل متاثر ہوتا ہے اُنھیں سے دوسرے کا بھی غم میں غم ہوتا ہے اور خوشی میں خوشی۔

ترکی ، عربی ، ہندوئی ، بھاشا جیتی آہ

جیچہ منھ مارگ پریم کر بگر سراہیں تا ۹

ترجمہ۔ ترکی ، عربی ، ہندوئی بھتی زبانیں ہیں ، ان میں سب اُسی زبان کو سراہتے

ہیں جس میں محبت کی طرف رہنمائی کی گئی ہے۔

تُو اُکی، اُرکو، ہندوئی، بھاشا جو تی آہی ।  
جو ہی مَہ مارگ پرم کار، سبے سارا ہے تاہی ॥

اشترک جذبات کا یہ خیال جو عوام کے دلوں میں امیر و خسر و قطبیں میاں اور شاعر جاتسی کی بدولت راسخ ہو گیا تھا اُسے سکندر لودھی اور علاؤ الدین ایسے یادشاہوں کا تشدد بھی نہ مٹا سکا اور جیسے کاتبیا بنارہا۔ ایک طرف تو سکندر لودھی متھرا کے مندوں کو گرا کر مسجدیں کھڑی کر رہا تھا، کشیر کے معابد منہدم کر رہا تھا اور ہندوؤں پر طرح طرح کے ظلم توڑ رہا تھا اور دوسری طرف پورب میں شیر شاہ کے والدین شاہ کی سرپرستی میں قطبیں ایک ایسی نظمے کرائے جس میں مذاہب کے افتراق سے کوسوں دُور انسانیت اور محبت کی جھلک آ رہی تھی اور جو پکار لپکار کر کہ رہی تھی کہ ”الناس علیٰ دین ملوکهم“ کا اصول ہرگز مل نہیں ۔ قطبیں کے علاوہ دوسرے مسلمانوں نے بھی اس قسم کی پائچ اور ”پریم کہانیاں“ اسی لئے تاریخوں میں ان کا نام حسن ملتا ہے جنھیں سہی رام اور خواص پور جاگیریں میں تھیں۔

۲۰ قطبیں چشتی خاندان کے ایک بزرگ شیخ بڑھان کے شاگرد تھے انہوں نے ”مرگاوی“ نام کی ایک نظم ۱۷۰۴ء میں لکھی اس میں چند نگر کے راجہ گن پت دیو کے بیٹے (ولی خمد) اور کچن نگر کے راجہ درپ مزار کی لڑکی مرگاوی کے محبت کی داستان لکھی ہے۔

سُنے ملک محمد جاتسی نے اپنے زمانے سے قبل لکھی ہوئی چھوٹ نظموں کا ذکر یوں کیا ہے۔

|                                        |                                        |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| وَكْرَمْ دَهْنَسَا پَرِيمْ كَيْ بَارَا | يَكْرَمْ دَهْنَسَا پَرِيمْ كَيْ بَارَا |
| سَبِّنَوْتْ كَنْخَيْ گَيْوْ پَتا رَا   | سَبِّنَوْتْ كَنْخَيْ گَيْوْ پَتا رَا   |

باقیہ حاشیہ صفحہ ۱۶ پر ملاحظہ کیجیے

## زمانے کے لگ بھگ لکھ کر بے تعصی اور رواداری کی تعلیم دی۔

باقیہ حاشیہ صفحہ ۱۳

|                              |                            |
|------------------------------|----------------------------|
| مধु پاڑے مुगु धावति لागी ।   | مدھو پاچھے گنودھا دلت لاگی |
| गगनपुरा हूँहा बैरागी ॥       | ग्लॅन पूरा हوتے گا بیراگی  |
| राजकुँवर कंचन पुर गमऊ ।      | राज कٹور کنخن پूर گیو      |
| सिंगावती कहूँ जोगी भयऊ ॥     | मंगावतی لخ بوجی بھیو       |
| साध कुँवर सँडावत जोगू ।      | سادھ کٹور کھنڈावत खोगू     |
| मधु मालति कर कीन्ह वियोगू ॥  | مدھو مالت کر کینھ بیو گو   |
| प्रेमावति कहूँ सुरसरि साधा । | پریکावत کند سر سر سادھا    |
| अदा लागि अनिरुद्ध वर बोधा ॥  | اوھا لگت ان رُدھ بر باندھا |

( پدمावत )

( پرمावत )

"وکرم دوت" اور "اُشا آئی رُدھ" کی مشہور کہانیوں کے علاوہ جو اورچا عشق کی واسانیں ملک محمد جاہی کے پہلے لکھی گئی ہیں ان میں سے "مرگاونتی" اور "مدھو اونتی" توں گئی ہیں لیکن "پریکاوات" اور "مگدھاونتی" کا کچھ تپہ نہیں چلتا۔ ملک محمد نے "پرمات" انھیں نظموں کے طرز پر لکھی ہوئیں کے بعد جو اس قسم کی نظموں کے لکھنے کا رواج رہا چنانچہ غازی بڑی کے رہنے والے ایک بزرگ شیخ مہین کے صاحبزادے عثمان ربان نے سنتھا کے لگ بھگ چڑاوی لکھی جس میں نیپال کے راجا دھرنی دھر کے ڈاکے سنجان اور روپ نگر کے راجا چہرسین کی ڈکی چڑاوی کی محبت کا ذکر ہے مثل دوسری نظموں کے زبان اور دھی ہی کچھ بھو جپوری کا بھی میں ہے۔ اسی قسم کی ایک دوسری کتاب نور محمد کی "اندر اوت" ہے جو ۱۸۸۷ء میں لکھی گئی تھی۔ اس سلسلے میں یہ امر قابلِ لحاظ ہو کہ اس قسم کی تمام پریم کہانیوں کے مصنف مسلمان تھے جنہوں نے ان کو مشنوی کے طرز پر اور اور دھی زبان میں لکھا تھا۔

## ملک محمد کا مولود سن

میں محمد ظہیر الدین بادر شاہ کے عہد میں ۱۹۰۴ء میں پیدا ہوئے ملک صاحب نے اپنی پیدائش اور وطن دونوں کا ذکر اپنی ایک تصنیف میں اس طرح فرمایا ہے۔  
بھا اوتار مور نو صدی  
بما اوتار مور نو سدی

(آخری کلام) (آخیزی کلام)

|                      |                      |
|----------------------|----------------------|
| جاتس نگر مور استھانو | جاتس نگر مور استھانو |
| جاتس نگر مور استھانو | جاتس نگر مور استھانو |

(آخری کلام) (آخری کلام)

ملک جی نے اپنے وطن کو ایک دوسرے مقام پر "دھرم استھان" بتایا ہو جس سے جاتس کی طرف سے ملک صاحب کے دل میں حب وطن کا جذبہ بدی یہ طور پر ثابت ہوتا ہے۔

جاتس نگر دھرم استھانو

(پدمادت) (پدمادت)

من در جہہ بالا شعر کا حوالہ دینے کے بعد ملک صاحب کی حب الوطنی کا

لہ اس قصبه (جاتس) کے نامی آدمیوں میں ملک محمد جاتسی کا نام آتا ہے جس نے

شیر شاہ کے عہد میں پدمات تصنیف کی، وہ مندووم اشرف کا چیلہ تھا۔

(ڈسٹرکٹ گزیٹر۔ جلد ۳۹۔ رائے بریلی۔ صفحہ ۱۸۳)

جاتس ملک محمد جاتسی کا موطن ہونے کی وجہ سے مشہور ہے۔ یہ سوطویں صدی

میں گزر اس کی ہندی تصنیف پدمادت مشہور ہے۔

(امیری گزیٹر جلد ۱۳۔ اشاعت جدید صفحہ ۹۰۲)

ذکر کر کے خاموش ہو جان اُن کے وطن کی گونہ حق تلفی ہو اس لیے ضرورت معلوم ہوتی ہو کہ جائس کے اُن حالات پر روشنی ڈالی جائے جن کی بناء پر ملک صاحب نے جائس کو "دھرم استھان" کہا ہے۔

فاتح جائس سید نجم الدین خود ایک ایسے مقدس بزرگ تھے جو اکثر تلواروں کی چھانٹوں میں طاعت حق بجالاتے تھے۔ یہ تلوار کی چھانٹو ہی کہلاتی ہو کہ ایک طف اجنبی ملک میں گھسان لڑاتی ہو رہی ہے اور دوسرا طف لشکر کا سردار مشغول عبادت گزاری ہو۔ کم و بیش انہیں خصوصیات کی حامل نسلیں ملک محمد کے زمانے میں بھی موجود تھیں اور یہی وجہ ہے کہ شاعر جائسی نے اپنے وطن جائس کو "دھرم استھان" کہا۔ حقیقت میں وہ عہد پاک تھا بھی ایسا ہی جس کی آغوش میں سید اشرف جہانگیر اور مبارک شاہ بولے ایسے برگزیدگان خدا موجود تھے جن کے فیوض باطن سے ملک محمد جائسی کو نصوف اور خدا پرستی میں وہ مراتب حاصل ہو سکے جس کا تصور گویا اُن کے نام کا جزو بن گیا۔

تغیرات زمانہ کے کرشمے ارباب نظر کے لیے محتاج بیان نہیں۔ فتح جائس کے بعد آج جائس کی آبادی کو سڑھے نوسو برس کا زمانہ گزرا چکا اور جبکہ

پھر لحظہ پھر ساعت بھر دم دگر گاؤں میشو دا عوال عالم تو پھر سڑھے نوسو برس میں تو اتنے لحظے اتنی ساعتیں اور اتنی سالیں شامل ہیں کہ ان کے شمار پر بہترین محاسب بھی قدرت نہیں رکھتا اسی نسبت سے تغیرات بھی بے شمار ہو چکے ہیں اس لیے آج کے جائس پر ملک محمد کے عہد کے جائس کا قیاس کرنا محضن بے معنی ہو گا۔

ریلوے اسٹیشن جائیں رائے بریلی اور پرتاپ گڑھ کے درمیان قبے  
کی آبادی سے تقریباً ۲ میل کے فاصلے پر واقع ہو اسی قبے کے ایک محلے  
میں جو کنپانے کے نام سے مشہور ہے۔ ملک محمد کا مکان اب تک موجود ہے جس  
کی بوسیدیٰ اور شکستہ حالی زبان حال سے ہندستانیوں کی غفلت اور بے حسی  
کا نوحہ پڑھتی ہوئی نظر آتی ہے۔ — کاش شاعر جائیسی انگستان میں ہوتے  
ہیں شیپسیر کے مکان کو گویا معبد کا مرتبہ دیا جاتا ہے !!  
ملک جی کی پیدائش کے وقت سخت زلزلہ بھی آیا تھا۔ اس کا ذکر

|                                          |              |                                    |
|------------------------------------------|--------------|------------------------------------|
| آبادت ڈھات-چار                           | بیڈھی ڈانا । | لہ آوت ادھت چار بدھ ڈھانا          |
| ما بھو کپ جگات اکھلانا ॥                 |              | بھا بھو کنپ جگت اکو لانا           |
| धرتی دینہ چکر بیڈھی ڈھانیں ।             |              | دھرتی دینہ چکر بدھ بھانیں          |
| فیری اکاس رہنٹ کے نائیں ॥                |              | پھری کاس رہنٹ کے نائیں             |
| گیری پھاڑ مودن تسد ہالا ।                |              | گرے پھاڑ مودن تسد ہالا             |
| جسے چالا چلنی بھر چالا ॥                 |              | جس چالا چلنی بھر چالا              |
| میریت-لوك جوں رخوا ہینڈولا ।             |              | مرت لوک جیون رچا ہندولہ            |
| سرگ پتاں پون کھٹ ڈولا ॥                  |              | سرگ پتاں پون کھٹ ڈولا              |
| گیری پھاڑ پربت ہل گئے ॥                  |              | گر پھاڑ پربت ہل گئے                |
| سات سمندر کچھ ڈھانی ॥                    |              | سات سمندر کچھ ڈھانی                |
| धرتی فٹا، ڈاٹ مڈگانی ।                   |              | دھرتی پھاٹ، چھات بھر ہانی          |
| پونی بردی میا جو سشت ڈھانی ॥             |              | پُنی بھی میا جو سشت ڈھانی          |
| جو اس جنم باندھ پائے کے ہس جی بھگرائیں ॥ |              | جو اس کھبھٹ پائے کے ہس جی بھگرائیں |
| سو اس لکھن تمہاری اس پرے کائیں ॥         |              | سو اس لکھن تمہاری اس پرے کائیں     |

ملک صاحب موصوف نے خود ہی فرمایا ہو۔

**خاندان** | شاعر جائسی کے لئے ملک محمد جائسی کا شجرہ نسب حسب ذیل ہو۔

شیخ محمد علی ملک

بزرگ عربی نسل

ملک شیخ حبیب اللہ

سے تھے جو حسب اور نسب

ملک شیخ محمد فاضل

کے اعتبار سے خاص امتیاز

ملک شیخ محمد نعیم

رکھتے تھے ان کے والد کا نام

ملک شیخ عبدالجلیل

شیخ مریزہ تھا۔ ماں کا نام علوم

ملک شیخ جمال الدین

نہیں اتنا معلوم ہو کہ ان کی

ملک شیخ محمد سعیتی

نامہاں مانکپور میں تھی اور شیخ

ملک شیخ مٹگرے

الدداد ان کے نانا تھے۔

ملک شیخ جان عالم

ابھی سات ہی برس

ملک شیخ مجیب اللہ

حلیہ کے تھے کہ شدت کے

ملک شیخ سلطان

ساتھ چیچک نکلی بچنے کی کوئی

ملک شیخ محمود

امیدرنہ تھی۔ ماں نے مفت

ملک شیخ ہن

مانی کہ صحبت ہونے پر مکن پور

ملک شیخ مریزہ — ملک شیخ فیروز

یہ مدار شاہ کی زیارت

کروں گی — اچھے تو ہو گئے۔

اچھے کیا ہوئے گویا پھر سے شیخ ملک حافظ

(لاولد) ملک شیخ مظفر ملک شیخ مضفی

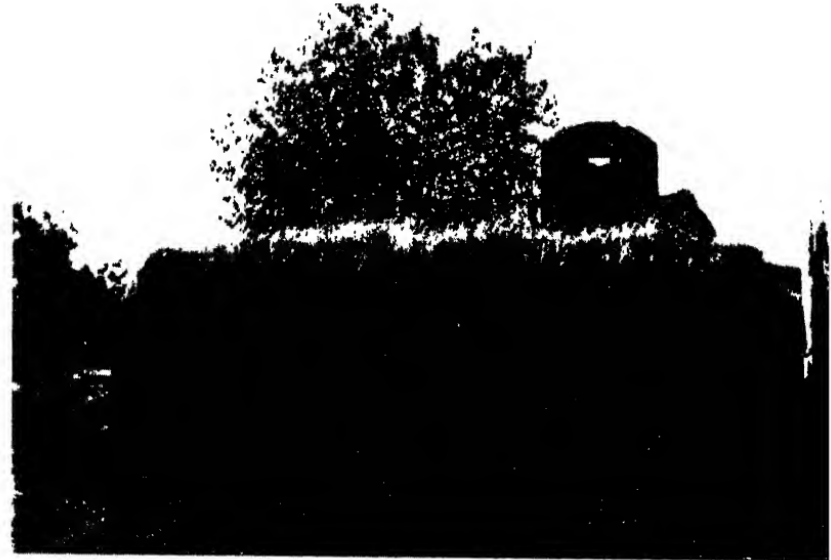
پیدا ہوئے لیکن ایک آنکھ

(لاولد) (ملک محمد جائسی)

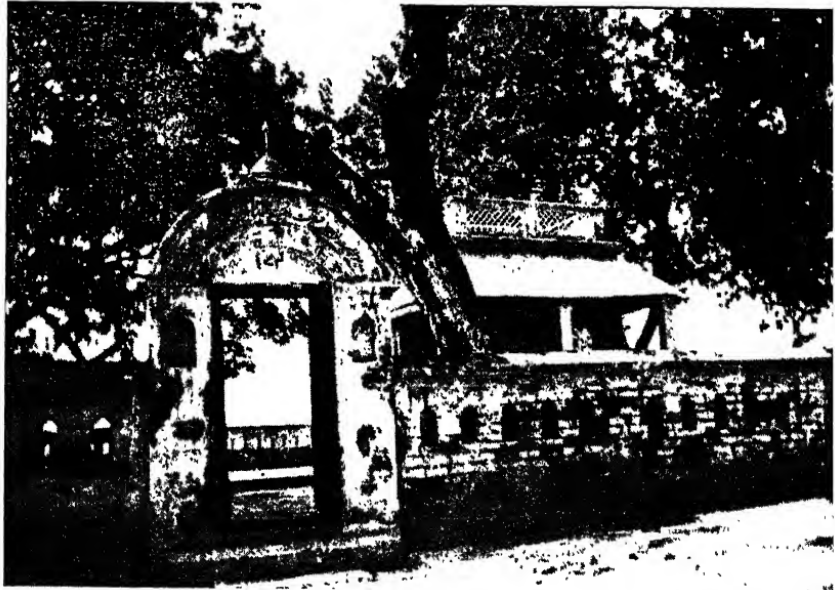
جائی رہی اور بہت بد صورت

ہو گئے ان کی بد صورتی کے متعلق ایک قصہ بہت مشہور ہے جس سے ان کی

۳۷ حاشیہ صفحہ ۲۱ پر ملاحظہ کیجیے



ملک محمد جایسی کا مسکن  
واقم محلہ کنیچانہ، جایس (اوده)



ملک محمد جایسی کا مزار  
واقع قصبه امیٹھی، ضلع سلطان پور (اوده)



حااضر جوابی اوسنجیدگی پر روشی پڑتی ہے۔ ایک مرتبہ شیرشاہ کے دربار کا کوئی امیر (بے رفاقت ہاں اکبر بادشاہ) جوان کو پہچانتا نہ تھا اُن کے بد صورت چہرے کو دیکھ کر ہشاؤ انھوں نے کمال متناسق و سنجیدگی سے پوچھا کہ ”میاں سنجیدگ کہ مکھ“ یعنی مٹی کا مضحکہ کرتے ہو کہ کھار کا یہ مٹی کر وہ بہت شرمende ہوا اور ان کا نام پوچھ کر معافی مانگی اسی واقعے کو میر حسن دہلوی نے نظم کیا ہے۔

## حاشیہ صفحہ ۱۸۲

مارشاہ کب ہوتے ہیں معلوم نہیں البتہ آئین اکبری میں اُن کے متعلق  
حسب ذیل سطیر میں پائی جاتی ہیں جن سے اُن کے متعلق کچھ علم حاصل ہو سکتا ہے۔  
”القب او بدائع الدین کہ درہندی یوم بد و گرد دوالا پائی او بگرا در گویند مرید  
شیخ طیفوری نظامی است۔ ہرگز جامعتہ او شوخ گُن بُر شدے و باخلق نہ آیست۔  
برذذ دو شنبہ در غلوت آگاہ او کشا ده گشتہ و فراوان حاجت خواہ فراہم آمدے  
آئین چنان بود کہ چون مردم از آمدن بازماندے۔ داستان بر سر ایندے در آں میان  
جو تندگان را باسخ آمادہ شدے ہر کہ جواب خود شنیدے نیا ایش کناں برخواستے  
و شکر ف داستانها از او برگزارند و سلسلہ مداریہ را او سر آغاز  
خواہ بگاہ مکن پور۔ وہر سال روز فروشدن او گروہ ہاگروہ مردم از دور و سوت  
ہم آنچار سند و ہر کیے زنگار نگ علم باخود بردا نیا ایش ہا بجا آورد۔

لہ خزینۃ الا صفیا در رسالہ شیخ عبدال قادر جاتسی

(نوٹ) خانوادہ جاتسی مرتبہ شاہ سید علی نقی صاحب میں یہ روایت ایک

راجا سے منسوب ہے۔

مصنفہ میر حسن دہلوی (غیر مطبوعہ) ملاحظہ ہو ”تعارف“۔

لہ رموز العارفین

ملک صاحب نے اپنے یک چشم ہونے کا ذکر خود اپنی تصانیف میں کیا ہے۔ پدمawت میں ایک مقام پر فرماتے ہیں۔  
اک نین کوی محمدگنی۔  
ایک نیون کا و سوہنمد گونی ।

ترجمہ۔ نیں محمد ایک چشم شاعر بالکمال ہوں۔  
اُسی نظم میں دوسرے مقام پر فرماتے ہیں۔  
محمد بائیں دسا تجا اک سروں اک آنکھ۔

سوہنمد بارڈ دیسا رجنا ॥  
ایک سرخن اک آنکھ ।

ترجمہ۔ محمد (ملک محمد) کے بایاں کان اور بائیں آنکھ نہ تھی۔  
اس سے معلوم ہوتا ہے کہ چیچک میں اُن کی بائیں آنکھ جاتی رہی تھی اور بائیں  
کان سے بہرے ہو گئے تھے۔ ملک لولے لنگڑے اور کوزہ لُشت بھی تھے۔  
بہر حال ماں کے لیے اُن کا بھی بچنا ہی بہت نعمت تھی مگر افسوس  
کہ منت اُتارنے سے پہلے ہی ماں کا انتقال ہو گیا۔

باپ پہلے ہی وفات پا چکے تھے تیم اور بے والی ووارث ہو کر  
садھوؤں فقیروں کے ساتھ رہنے لگے۔ انھیں لوگوں کی صحبت کا اثر تھوا  
کہ یہ بھی بڑے درویشیوں میں سمجھے جانے لگے اور دراصل تھے بھی ایسے ہی۔  
**خطاب** | ملک ایک عربی لفظ ہے جو اپنے متزاد شاہ کی طرح عموماً  
بادشاہ کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ حکومت مصر میں یہ  
خطاب تھا وزیر اعظم اور سپہ سالار کا۔ خلیجی بادشاہوں کے زمانے میں اس  
لفظ سے نوابوں کو مناسب کرتے تھے جب علاء الدین نے اپنے چچا کو  
قتل کرنے کے لیے بہت سے "ملکوں" کو مقرر کیا تو یہ لفظ بہت اہم ہو گیا۔

تاریخ فیروز شاہی میں تحریر ہو کہ "ملک بارہ سواروں کے افسروں کے کہتے ہیں۔ ایک جگہ نظر سے گزرا ہو کہ" ملک اُس سردار کو کہتے ہیں جس کے پاس دس ہزار سوار ہوں اور ولايت لعنى ایران میں ملک زیندار کو کہتے ہیں۔ تعجب کی بات ہو کہ گونڈہ اور فیض آباد کے ضلعوں کے اہم بر بھی اسی نام سے مشہور ہیں۔

بہر حال لفظ ملک کے جمعی بھی لیے جائیں خود شاعر جاتی کے مشاغل اور رجحان طبیعت کے اعتبار سے ان کے نام کے ساتھ اس لفظ کا شامل ہوتا کسی قدر تعجب خیز صرف علوم ہوتا ہو لیکن جیسے امتحین لوگوں کو ہو سکتی ہو جو شاعر جاتی کے خاندانی وقار اور وجہت سے نا آشنا ہیں ورنہ یہ ایک کھلی ہوتی بات ہو کہ شاعر جاتی کے بزرگ عصے سے ملک کے خطاب سے سرفراز چلے آتے ہیں بلکہ یوں کہیے کہ ان کے

لئے "بعض نوشتہ کہ ملک بفتح بیم و کسر لام بزما نہ قدیم ایرانی لقتند" ۱

(غیاث اللغات مطبوبہ مطبع نول کشور ۱۸۶۴ء)

۲ ہبھو چپورا اور غازی پور کے راجا جگت دیوب ر ۱۵۴۶-۱۵۷۳ء (جو شیر شاہ کے دوست تھے اور بکسر کی اُس لڑائی میں موجود تھے جس میں شیر شاہ نے ہمایوں کو شکست دی تھی) کے پہاں گندھر و راستے نام ایک مشہور گویا تھا جس سے ملک محمد کو بہت اُنس تھا اُنھوں نے گندھر و راستے کو دعا دی تھی کہ تھمارے خاندان میں فن موسیقی ہمیشہ رہے گا بشرطیکہ ہماری محبت کی یاد گار کے طور پر تم اپنے خاندان کے ناموں کے ساتھ لفظ "ملک" نگاہو۔ تب سے گندھر و راستے کے خاندان کے نوگ (جواب تک بیلا ضلع کے رائے پُرا اور ہلدی کے علاقوں میں رہتے ہیں) ملک کہلاتے ہیں اور مشہور گوئیے ہیں۔

جدا عالی شیخ محمد علی نے جب غازی ابوالقاسم کے ساتھ ہندستان میں قدم رکھا تو اس وقت بھی وہ ملک کھلاتے تھے اور یہ خطاب اب تک ان کے خاندان میں نسل بعDesیل برابر چلا آ رہا ہے۔

**لقب** | ملک صاحب کا لقب محقق ہندی ہے اور ان کو شیخ شہید بھی کہتے ہیں۔

**ذریعہ معاش** | شاعر جاتسی کا ذریعہ معاش زراعت تھا۔ چند سگھے آبائی زمین تھی۔ جوت یا کربسراویقات کرتے تھے۔

**ولاد** | یہ توسیب جانتے ہیں کہ ملک صاحب دنیا سے لا ولاد ٹھے اور یہ بھی اکثر حضرات کو معلوم ہے کہ ان کے سات بیٹے تھے ان ساتوں کے انتقال کے متعلق مختلف روایتیں ہیں لیکن اس امر پر سب کااتفاق ہے کہ وہ سب بہیک وقت ضایع ہوئے۔ ظاہر ہے کہ ملک صاحب کو اس کا بوجسمدہ بھی ہوا ہو وہ کم ہے لیکن اس سانحے کی وجہ اہل عقیدت بتاتے ہیں اس کو اگر صحیح مان لیا جائے تو ملک صاحب کا صدمہ اور بھی عنیم ٹھہرتا ہے۔

روایت ہے کہ ان کے پیر سید شاہ مبارک بودے ہمکنیوں کی تجویز سے پوستے کا پانی استعمال فرماتے تھے کہ بھوک کم لگے اور نیند کم آتے۔ ملک صاحب نے بوجہ اس شو خی اور ظرافت کے جو فطرت نے انھیں عطا فرمائی تھی ایک رسالہ تصنیف کیا۔ نظم میں جیس کا نام ”پوستی نامہ“ رکھا اور اس میں چند شعر پوستے کی مذمت میں بھی شامل کر دیے جو ان کے پیر کو پسند نہ کئے اور انہوں نے غصے میں فرمایا کہ ”در پوتے“ کی تجھ کو معلوم نہیں کہ تیرا لہ ماغوڑا نزیتیہ الاصفیا جلد اول صفحہ ۳۷۴ ر مقتصف ششی غلام سرور حسنا

پیر پوتی ہے۔ مبارک شاہ کو یہ کہے ہوتے تھوڑی ہی دیر ہوتی تھی کہ خبر آتی کہ اُن کے ساتوں لڑکے جو ایک جگہ کھانا لکھا رہے تھے چھت کے نیچے در کرم گئے۔

شاہ صاحب کو افسوس ہوا اور انہوں نے دعا کے طور پر پیشینگوں تی کی کہ سات لڑکوں کے عوض تھماری چودہ تصانیف قیامت تک بطور یا فگار باقی رہیں گی۔ یہ سن کر ملک صاحب کو فی الجملہ سکین ہو گئی۔

احباب پدمادوت کے شروع میں ملک صاحب نے اپنے چار دوستوں کے نام لکھے ہیں۔ ۱۔ یوسف ملک۔ ۲۔ سالار خادم۔ ۳۔ سلو نے میاں۔ ۴۔ بڑے شخ — اور ان کے اوصاف بھی بیان کیے ہیں۔ یوسف ملک کو عالم کامل، صاحبِ فیض اور رازدار سخن بتایا ہو۔ سالار خادم کو صاحبِ فراست، شمشیر زن اور بہادر کہا ہو۔ میاں سلو نے کی تعریف شیر دل اور شجاع کہ کر کی ہو۔ اور شخ بڑے کو ستودہ صفت اور کامل فقیر قرار دیا ہو۔ ساتھ ہی ساتھ سبھوں کو درویش بھی ظاہر کیا ہو۔

لہ پچھ لوگ اس واقعے کو یوں بیان کرتے ہیں کہ شاہ صاحب نے یہ سن کر ملک صاحب سے دریافت کیا کہ تم کیا چاہتے ہو۔ تھمارے لڑکے زندہ ہو جائیں یا تھارا نام تھماری تصنیف کی پدولت قیامت تک زندہ رہے۔ ملک صاحب نے فرمایا سب کچھ خدا کے اختیار میا ہو لیکن آپ یہی دعا فرماتیے کہ فرزندوں سے نہ سہی کتابوں ہی کے ذریعے سے نام باقی رہے۔

- ۱۔ ملک یوسف      ۲۔ عہد ملک محمد جاہی میں ان ناموں کے شرف کا ذکر  
 جاہیں کے شجوں اور وہاں کے پڑانے کا غذاء  
 میں پایا جاتا ہے لیکن اس کے علاوہ ان لوگوں کے  
 ۳۔ شیخ بڑے
- 

حاشیہ صفحہ ۲۳

اجاہب کے متقلّن لک صاحب نے پداوت میں حسب ذیل چوپائی لکھی ہے۔  
 ترجمہ } مجدد شاعر نے چار دوست پائے جنوں | چار میت کب محمد پائے  
 نے دو سعی کو انتہا تک پہنچا دیا۔ | جو رہتا تھا سر پہنچا تے

چار بھیت کبی مुہممد پا� ।  
 جو ری میتاہی سیر پہنچا اے ॥

ترجمہ } یوسف ملک جو عالم کامل اور صاحب فہیں | یوسف ملک بندت ہو گیا نی  
 ہیں اولًا راز دل انہوں نے جانا ۔ | پہلے بھید بات دے جانی

یوسف ملکیک پنڈیت وہ جانا نی ।  
 پہلے بھید بات دے جانا نی ॥

ترجمہ } پھر سالار خادم نے جو صاحب فرات  
 ہیں اور جن کا ہاتھ شیر زنی اور سخاوت ہیں بلند  
 کھانڈے وان اُبھر نہت بہاں | رہتا ہے۔

پونہ سالار خادم ماتی بھاہن ।  
 خانڈے دا ن ڈمی نیتی بھاہن ॥

نقیہ حاشیہ صفحہ ۲۴ پر ملاحظہ کیجئے

متغلق اور کوئی معلومات بہم نہیں پہنچ سکی۔

بقیہ حاشیہ صفحہ ۲۲

ترجمہ { تیسرے میان سلو نے شیر کی طرح شجاع اور بیر کھیت رن کھڑگ جو جمارو شمشیر زدن ہیں ۔ }

میریاں سلو نے سین� باری یا رُ ।  
بدری خلیل رن خداگ جو مکار ॥

ترجمہ { شیخ بڑے بڑے کامل اور مستودہ صفات ہیں | شیخ بڑے بڑے سدھ بکھانا  
کاملوں نے ان کی بزرگی تسلیم کی ۔ }  
کے آدمیں سدھ بڑھانا

شاہخ بادھ بادھ سیڑھ بخانا । کیا اے آدیس سیڑھا ڈپاننا ॥

ترجمہ { ان چاروں کو اطافت عالم کے علم حاصل ہیں اور اوسنگو گُسائیں گلا ہے  
اپس میں بڑی محبت سے رہتے ہیں ۔ }

خواریڈ چنور دسا گون پدھ ।  
اوہ سانجوگ گو ساہیں گاہ ॥

ترجمہ { جو درخت صندل کے پاس ہوتا ہے اس میں چندن  
کی خوشبو پیدا ہو جاتی ہے، خواہ وہ بیدہی کا پیر کیوں نہ ہے ۔ }  
برکش ہوئے جو چندن باسا  
چندن ہوئے بیدہی باسا

بیریلی ہوئی جو چندن پاسا ।  
چندن ہوئی بے دھی توہی باسا ॥

ترجمہ { محمد چار دوست میں کے جب ایک دل  
ہو گئے اور اس عالم میں نباہ ہو گیا تو پھر آخرت  
ایہ جگ ملتے جو بھا اور جگ پھر کت  
میں کیسے جُدا ہوں گے ۔ }

مُحَمَّد چارِ دوست میں میلی،  
بَعْدَ جو اَنْدَلَعَ اَنْدَلَعَ ।  
پہلی جگ ساتھے جو بھا اور جگ پھر کت  
پاہی جاگ ساتھے جو نیلٹا، اوہی جاگ بیکھرنا کیت ॥

۳۔ میاں سلوٹے۔ شاہ مبارک بودے کے خلیفہ اور ملک محمد جائسی کے پیر بھائی تھے۔ سلسلہ نسب حضرت ایوب النصاری تک پہنچتا ہے۔ بڑے عالی مش شجاع، بلند ہمت اور ریاضت پسند تھے ان کا مزار قصبة جائس میں دکن کی جانب محلہ شیخانہ میں واقع ہے اور ان کا اکھاڑہ پیر انی کا بھی ہوں کے قریب متصل بازار غفور گنج تھا۔ تاریکۃ الدنیا اور لا ولد تھے۔

### ۱۷ شجرۃ نسب میاں سلوٹے

خواجہ ابوالشمس النصاری شیخ الاسلام

وفات نهم جادی اثنانی ۱۲۸۷ھ

ابلامیم → ثابت شاہ → منظر شاہ → خواجہ ثابت علی

(جیدا علی النصاری باتی جائس)

آتابک شاہ ← ابوالغاصن ← محمود شاہ والی شیراز ← شیخ عبدالصمد  
(مرید حضرت سلطان سید اشرف چنگیز سمنانی)

لشیخ محمد → شیخ احمد → شیخ محمد جلال → شیخ عبدالقادر

شیخ شرف الدین جلال الدین ہاؤالدین شیخ بدرے شیخ حسین شیخ محمود

شیخ برخوردار

شیخ سلوٹہ

\* قاضی شیخ بڑے

\* یہ دو لذ نام اور جگہ بھی ملتے ہیں شیخ برخدا کا ذکر تو اس دستاویز میں بھی ہے جو شیخ

اشرف (نعمت اللہ) نے ۱۲۲۷ھ میں تحریر کی ہے اور جس میں اپنا سلسلہ نسب یوں درج کیا ہے

شیخ برخدا

فیض اللہ

نعمت اشرف → برکت اللہ → مبارک اللہ

مکن ہر ملک صاحب والے شیخ بڑے یہی شیخ برخدا ہوں۔ میاں سلوٹے سید نجم الدین

فلاح جائس کی نسل میں بھی ایک بزرگ کا نام ہے۔

پُرانے کاغذات میں سے ایک کاغذ پر شیخ سلوہن کے دستخط حسب ذیل عبارت کے ساتھ ہیں ”سلوہن بر خوردار انصاری گواہ شد بخطہ“۔ ایک دوسری دستاویز پر ”سلوہن بر خوردار گواہ شد“ لکھا ہوا ملتا ہے۔ یہ دونوں دستاویز شاہ محمد اشرف اشرفی جاتی کے پہاں موجود ہیں۔ اول الذکر کی تاریخ تحریر ۹۔ ربیع الثانی ۱۴۰۹ھ اور دوسرے کی تاریخ تحریر ۱۴۰۷ھ ہے۔

مذہب اتنا کہنے کے بعد کہ ملک صاحب ایک فقیرمش اور صوفی صفت بزرگ تھے اور انہوں نے اسلام کی گودیں پر درش پائی۔ ان کے اعتقادات اور مذہب کے متعلق کچھ اور کہنا ضروری نہیں پھر بھی ان کی تصانیف کے سمجھنے کے لیے بہتر ہو کہ ان کے معتقدات کی بعض ضروری تفصیلات پر عبور ہواں یہ کہ اس کا اثر ان کی تمام تصانیف میں پایا جاتا ہے۔ ملک محمد جاتی صرف اس وجہ سے مسلمان ہنیں تھے کہ وہ مسلمان گھرانے میں پیدا ہوئے اور آخر وقت تک اسی مذہب پر قائم رہے۔ بلکہ وہ مذہب اسلام کے تمام اصول و فروع کا دل سے اعتقاد رکھتے تھے۔ ہاں مسلم تصوف کی طرف بھی رُجھان تھا۔ ان کا نیاں تھاکہ خدا تک پہنچنے کا صرف ایک ہی راستہ ہے۔ اکھرا دث میں ایک جگہ اس کے متعلق خود فرماتے ہیں۔

پڑھنا کے مارگ ہیں تیتے  
سرگ نکھت تین رو داں جیتے

بی�نا کے مارگ ہے تے تو ।

س راگ نکھت تان رو داں جے تو ॥

ترجمہ } خدا تک پہنچنے کے اتنے ہی راستے ہیں جتنے آسمان پر تارے یا

بدن یہ روئیں -

لیکن اس کے ساتھ ہی اسلام کو راہ مستقیم سمجھتے تھے جس کا المخوا  
نے اکھر ادٹ میں ایک مقام پر انطہار بھی کیا ہے۔

تنه منه پنځه کهون بهل ګاتي  
جیهه دولوں چاچ بر طههه  
سو بر طههه پنځه کیلاس بسا  
هک نرمل محمد کیرا

तिन्ह मंह पँथ कहौं भल गाई ।

जेहि दोनो जग छाज बढ़ाई ॥

सो बड़ पंथ मुहम्मद केरा ।

है निरमल कैलास बसेरा ॥

ترجمہ} ان میں کا سب سے بھلا راستہ بتاتا ہوں جس سے دونوں ہمہن  
میں عزت افزائی ہوتی ہو وہ راستہ محمد کا ہو جو بہشت کا ٹھکانا ہو۔  
اسلام کی صداقت کے متلئ اکھر ادھ میں ایک جگہ اور فرمایا ہو۔

سائچی راہ شریعت، جہے بسواس نہ ہوتے

پا تو رکھ تیکھ سیر ٹھی نبھم سختے سوئے

ترجمہ { شریعت (اسلام) کا راستہ سچا ہو جس کو یقین نہ ہو وہ اس راہ میں قدم رکھ کر دیکھے کہ وہ منزل مقصود تک کس طرح بے کھٹکے پہنچتا ہے۔

ملک صاحب کے عہد میں مذہبیت جاکس میں غالب تھی اور تصوف بھی اپنے انتہائے کمال کو پہنچا تھا گوریا ملک صاحب نے آنکھ کھولی ارادت اور عقیدتمندی کے آغوش میں پروان چڑھے تصوف کے ساتھ میں اور جان دی دونوں کے متعدد آستانے پر۔ میری وجہ ہو کہ

نہب اور تصور دلوں کی جھلک ملک صاحب کی تصانیف میں نایاں طور پر پائی جاتی ہے۔

**اعتقادات مذہبی** | پیدمات اور لکھرا دب دلوں میں مذہبی اعتقادات کا ذکر ملتا ہے اور آخری کلام کی تو بنیادی اعتقادوں پر ۔

۱۔ روز حساب مسلمانوں کا اعتقاد ہے کہ قیامت کے دن انسانوں کے اعمال نامے پیش ہوں گے جو میزانِ عدل میں تو یہ جانتیں گے اور بارگاہ عدل میں انسان کے تمام اعضاً گواہ کی حیثیت سے اعمال کی تصدیق کریں گے جن کی بد اعمالیوں کا پلہ بھاری ہو گا وہ دوزخ میں داخل کیے جانتیں گے باقی جنت کی سیر کریں گے۔ اس اعتقاد کا ذکر پداوت میں اس طرح موجود ہے۔

گن لئے او گن بدهنا پوچب ہو یہہ لیکھ او جو کم  
و کر بن اُب آگے ہو کرب جگت کر مو کم  
ہاتھ پاؤ سروں اور آنکھی  
او سب اہاں بھریں مل سا کمی

ترجمہ } اچھائی اور بُرا تی خدا پوچھے گا۔ حساب کتاب ہو کا۔ جنہوں نے دنیا میں اچھا فام کیا ہو گا وہ انکسار کے ساتھ آئیں گے اور انہیں بہشت

गुन औगुन विधिनापुछ्रबहोइहि लरवओजो रव  
दैविनउब आगेहो, करब जगत कर मोख ॥

हाथ, पांव, सख्तन औ आखी ।

ए सब उहाँ भरहि मिलि साखी ॥

نے گی وہاں ہاتھ پاؤ، کان اور آنکھیں سب مل کر گواہی دیں گے۔  
۲۔ صراط مسلماً نوں کا اعتقاد ہو کہ جنت کی راہ میں ایک نہایت  
دوشوار گزار مرحلہ ہو۔ نیک بندے اس پر سے گزر جلتے ہیں اور بد کار قاصر  
رسہتے ہیں اس پل کا ذکر پدمawat میں تو بغیر نام کے اور اکھڑاٹ میں نام  
کے ساتھ ہوا ہو۔

پدمawat۔ کھاڑے چاہیں میں بہتا تھی بار چاہد تاکہ پترائی  
ترجمہ {کسی کے واسطے تیز دھار والی نلوار بن جاتا ہو اور کچھ کے لیے پل۔

خاڈے چاہیں پئنی بہوت رائی ।  
بار چاہیں تاکہ پت رائی ॥

(پد�اوات)

اکھڑاٹ۔ ناسک پل صراط پتھر جلا  
یہہ کر بھنو ہیں ہیں دو تی پلا  
ترجمہ {ناسک گویا (پل) صراط کا راستہ چلا گیا ہو۔

ناسیک پुلس رات پथ چلا ।  
تےہی کر باؤ ہے ہے دُرے پلا ॥

(آخراوٹ)

۳۔ ایک اور اعتقاد۔ قرآن میں آدم کے جنت سے نکالے  
جانے کا سبب حکم خدا کی خلاف ورزی ظاہر کیا گیا ہو اور اسی سلسلے  
میں شیطان کا تفصیلی ذکر موجود ہو۔ پدمawat میں بھی پرمی کی رخصتی کے  
وقت اس کی سہیلیوں کی زبانی اس خیال کو یوں ظاہر کیا  
ہے۔

آدِ انت بو پتا ہمارا      او ہونہ یہ دن ہے بچارا  
 چھوہ نہ کینھ نچھو ہی او ہو      کا ہم دوش لاگ آں گوہو  
 مرا دی اُنت جو پیتا ہمارا ।      اُوہ نیا ہدیہ دین ہیے ویسا را ॥  
 ڈیوہ ن کینہ نیا ہی اوہو ।      کا ہمسہ دو ہدیہ لامگ اس گوہو ॥

ترجمہ { ہمارا جو اولین باپ ہوا اس نے بھی اس دن کی فکر نہ کی تھی اور  
 یہ خیال نہ کیا ہو گا کہ ایک دانہ گندم سے ہم پر یہ الزام آجائے گا۔  
 اپنے مذہب کے اس قدر پابند ہونے کے بعد بھی ملک محمد مقصوب  
 نتھی یہی نہیں بلکہ تعصب سے مخفی نفرت سی تھی چنانچہ ایک روز جب ایمپیٹ  
 کاراجا عبادت میں مشغول تھا تو ان کو اس وجہ سے محل تک جانے کی  
 اجازت نہیں ملی کہ یہ مسلمان تھے اس سے ان کو بہت رنج ہوا اور میگیں  
 واپس آئے جب راجا کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ نادم ہوا کہ ایسے  
 صلح کل مذہب رکھنے والے کو میری عبادت گاہ میں آئے سے کیوں روکا  
 گیا۔ واقعی اُن کا مسلک محبت تھا اور بس۔ شاعر جاتسی کی بے تعقیبی کا  
 اندازہ اسی سے ہو سکتا ہو کہ انہوں نے مسلمان ہوتے ہوئے راچپتوں  
 کی ہبادری کو کیسا کیسا سراہا اور اس کو اپنی ایک غیر فانی نظم کا موضوع  
 قرار دیا۔ وہ ہر مذہب کے بزرگوں کو عزت کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔  
 رواداری اُن کا مذہب تھا اور اُن کا شعار۔

### ارادت یا شرف بیعت

پروموٹ اور اکھڑا دٹ دونوں میں  
 ملک صاحب نے اپنے مرشد نے  
 سلسلہ بیعت کا ذکر بہت شرح و بسط کے ساتھ کیا ہے۔ اپنے آخری کلام  
 میں بھی شاعر جاتسی نے اپنی ارادت اور عقیدت کا تذکرہ کیا ہے۔ ان تذکروں

ملک محمد جاتی

۳۴

سے حسب ذیل سلسلہ بیعت مستتبط ہوتا ہے۔ جو شاہ نظام الدین اولیاً تک پہنچتا ہے۔

نظام الدین اولیاً (وفات ۶۲۷ھ)

سراج الدین (وفات ۶۵۸ھ)

شیخ علام المحت (وفات ۷۰۷ھ)

شیخ نور قطب عالم بیگانگیر (پڑوئی کے)

(وفات ۷۱۰ھ)

شیخ حسام الدین (مانکپور) (وفات ۷۱۶ھ)

سید راجے خاں شاہ (وفات ۷۲۳ھ)

سید راجے خاں شاہ (وفات ۷۲۹ھ)

شیخ دانیال (وفات ۷۴۶ھ)

شیخ برمان (کالپی کے) (وفات ۷۵۲ھ)

شیخ محمد (کالپی کے) (وفات ۷۵۸ھ)

شیخ اللہداد (کالپی کے) (وفات ۷۶۴ھ)

شیخ مبارک بودله (وفات ۷۶۹ھ)

شیخ سید کمال (وفات ۷۹۲ھ)

ملک محمد جاتی (وفات ۷۹۶ھ)

ملک محمد جاتی (وفات ۸۰۷ھ)

ملک محمد جاتی (وفات ۸۱۷ھ)

لہ ان بزرگ نے شاہ مبارک بودلے اور شاہ کمال دولوں کو تعلیم دی۔

اگرچہ اس سلسلے سے ملک محمد جاتسی کا بہیک وقت مجھی الدین اور شاہ مبارک بود لہ دونوں کی بیعت میں ہوتا ناظرا ہر ہوتا ہو لیکن ملک صاحب کے انداز تھا طب اور ترتیبِ بیان میں جو فرق نمایاں ہے اس سے اور نیز دیگر قرائیں سے لیقینی طور پر تیجہ یہ نکلتا ہو کہ ملک صاحب کو اولاد شاہ مبارک بود لے سے ارادت تھی اور ان کا شمار شاہ صاحب کے خلفاء میں تھا۔

ملک صاحب کا ایک ابتدائی تصنیف "آخری کلام" میں اپنی اولاد سے کا ذکر فرماتے ہوئے سید اشرف چہانگیر کو "پیر پیارا" اور "ملک انجیارا" (آبدار ہیں) کہنا اور اس سلسلے میں مجھی الدین کا قطعاً ذکر نہ کرنا بھی اس بات کا بین ثبوت ہو کہ ملک صاحب کا سلسلہ ارادت ابتداء سید اشرف چہانگیر کے گھرانے سے تھا بعد میں مجھی الدین سے بھی شرف بیعت حاصل ہوا جیسا کہ بعد کی دو تصنیفات یعنی پدماؤت اور اکھر ادیٰ میں سلسلہ ارادت ان کے نام کے ساتھ "گرو" اور "کھبوک" کے اضافے سے ظاہر ہو۔

لہ غلیقہ دوم از مریدان حضرت سید مبارک بود لہ مستفرغ بمحشر حضرت احمد جبل جلال و واقف اسرار شریعت جناب احمد صلی اللہ علیہ وسلم جناب ملک محمد جاتسی ہستند کہ حضرت ایشان از وقف اسلاف خود ارادت و عقیدت باسیں دو دماں علیہ اشرفیہ و خاندان سید احمدیہ داشتند۔

(رسالہ عبد القادر جاتسی)

لہ "تن گھر ہوں مرید ہو پیرو" (آخری کلام)

لہ "ملک اک پالیوں انجیارا" سید اشرف پیر پیارا

آخری کلام

سید اشرف چہانگیر اور ان کے گھرانے کے ساتھ جس خلوص اور عقیدت مندی کا انہمار ملک محمد جاتسی نے فرمایا ہو اور جن الفاظ میں خاندان اشرفی کے حشمت و چراغ شاہ مبارک بودے کو سراہا ہو۔ وہ جاتسی کے اس مقصد رخاندان کے عظمت اور مرتبت کے آئینہ دار ہیں۔

**شاہ مبارک بودلہ** | آپ اپنے والد ماجد شاہ جلال اول سے

بعد مستدر خلافت پر رونق افروز ہوتے۔ خاندان اشرفی کی خصوصیات کی بینا پر افراد خاندان کو جو شہرت اور مقبولیت اپنے اپنے عہد میں حاصل ہوتی وہ تنہا شاہ مبارک بودے کی شہرت کی ضامن تھی اس پر خود شاہ صاحب کی غیر معمولی قابلیت اُن کا زہدو ورع اور ان کے جدا مجد حاجی شاہ قاتل کی تعلیم و تربیت نے جو اضافہ کیا ہوگا اس کا اندازہ کرنا اہل نظر کے واسطے دشوار نہیں۔ — ریاضت اور نفس کی پاکیزگی نے تصوف کے جن بلند مراتب پر پہنچا دیا تھا اس نے عزت اور اعتبار میں ایسا اضافہ کیا کہ خاندان اشرفی کا کوئی فرزند قبولیت عام میں ان تک نہیں پہنچتا۔ دینی وجاہت کے ساتھ ساتھ دُنیوی اقتدار بھی کم نہ تھا۔ — ایسے ذی مرتبت بزرگ اور دین و دنیا کے ایسے بلند دماغ اور باوقار مالک کے سامنے ظاہر ہو کر کسی کیسی سہیتیوں نے جبکہ سائی نہ کی ہوگی۔ — خلفا کے زمرے میں حضرت نظام الدین بندگی میان حضرت ملک محمد جاتسی اور میان سلوانے ایسے درویش اور کاملے پہاڑ جیسی سستی شامل تھے۔ شاہ صاحب کی تعلیم نے نہ معلوم ایسے اور کتنے درویشوں کو تصوف کی ایسی بلندیوں پر پہنچا دیا کہ آج صدیوں لئے ”وے مخدوم جگت کے ہوں ان کے گھر باند“ (پداوت)

بعد بھی ایک عالم ان سے فیوض روحانی حاصل کرتا ہو اور ان کی آلام گاہیں  
مرجع خاص و عام بنی ہوتی ہیں۔

### درستگاہ تصوف

تاریخی اور مہمی اعتبار سے ایک عمارت جائیں میں  
خاص اہمیت رکھتی ہو جو درگاہ مخدوم صاحب کے  
نام سے مشہور ہو اور بہت سی روایات کی حالت بتائی جاتی ہو یہ سید  
اشرف چنانگیر کی درگاہ ہو جو سید صاحب موصوف کے چله کشی کی یادگار ہو  
اس کا تذکرہ نہ صرف اس لیے کیا گیا کہ مرجع خلائق اور اہل تصوف کے  
لیے گنجینہ اسرار ہو بلکہ اس لیے بھی کہ یہی وہ مقام ہو جہاں ملک صاحب  
کو تصوف کے درس دیے گئے اور جہاں سے اجازت تبلیغ ان کو عطا ہوئی۔

### اجازت تصوف

اور یا صفت و عبادات کے ولادہ تھے لیکن ناصل المعاضا  
ہونے کی وجہ سے تحصیل علم باطن کا حقہ نہ کر سکنے کے سبب یاوس ہو گئے  
تھے ایک مرتبہ سید مبارک بودے کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اپنے  
ذوق و مجبوری کا ذکر کیا ان کے مرشد نے کہا کچھ مضائقہ نہیں۔ غرض مشغول ریث  
ہوئے اور شاہ صاحب نے حکم دیا کہ بغیر مہمان کے کھانا نہ کھانا ملک صاحب  
نے ایسا ہی کرنا شروع کیا جسون اتفاق سے ایک روز بہت تلاش و ہجتوں کے  
بعد ایک جنایی لکڑا ہارا ملا۔ ملک صاحب نے اسی کو دعوت طعام دے دی  
اور اسے اپنے قیام گاہ پر لاتے جب وہ آیا تو ایک ہی فیرنی کے پیالے میں  
اپنے ساتھ کھلنے کو کھا اس نے بہت کچھ عذر کیا اپنی حالت دکھاتی مگر  
انھوں نے ایک نہ مانی اور بصد اصرار اس کو اپنے ہی پیالے میں شرکت  
پر راضی کیا پچی ہوتی فیرنی کو جو آثار مرض کی سرایت سے بدرنگ ہو چکی

تحقیق آنکھ بند کر کے پینی گئے جب آنکھ کھولی تو اس جذامی کو غایب پایا اور اپنے کو کشادہ دل گویا اس ولتھے نے ان کی دنیا بدل دی یہاں تک کہ ان کے پیر نے انھیں خلیفہ بننا کا ملیٹھی بھیجا۔

امدیٹھی کو روانگی ملک صاحب کے میٹھی جانے کا واقعہ اہم ہوتے

اس ساتھ زر اچنپ بھی ہے ایک روز حضرت بندگی نظام الدین اور حضرت ملک محمد جائسی نے صلاح کی کہ آخر یہ درس تعلیم کب تک جاری رہے گی کبھی اجارة تصور بھی نصیب ہو گا۔ اپنے پیر مرشد سے عرض کریں کہ ہم کو کوئی ولایت سپرد ہو کہ ہم بھی تصور کی تبلیغ کریں اور خلق خدا کو فایدہ پہنچائیں۔ حضرت مبارک نے کچھ غور و فکر کے بعد کہا کہ تم دونوں ایٹھی میں جاگر و عظ و پند کا سلسلہ چھیڑو۔ ان دونوں کو فکر لاحق ہوتی کہ بھلا دو پیر ایک مقام پر کیسے رہیں گے۔ دو تلواریں ایک نیام میں کیسے سماں میں گی لیکن یہ حضرت پیر مرشد کے ادب کے لحاظ سے عذر نامناسب خیال کر کے خاموش رہے۔ آخر ملک صاحب کے دل میں یہ بات آتی کہ درگاہ مبارک شاہی میں دو دروازے ہیں ایک مشرق میں ایک مغرب میں یہ خیال آتے ہی ملک صاحب نے بندگی میان سے کہا کہ جاتی مغرب کے دروازے سے تم جاؤ اور مشرق والے سے میں جاتا ہوں بندگی میان لکھتو والی ایٹھی پہنچے جواب بندگی میان کی ایٹھی کے نام سے مشہور ہے اور ملک صاحب لکھ ایٹھی میں وارد ہوتے اور وہیں کوٹ سے کچھ دُور منگرا کے بھنگل میں قیام کیا۔

شاعر جائسی کے ایٹھی جانے کے متعلق ایک اور روایت بھی مشہور ہے یعنی جب رفتہ رفتہ شاعر جائسی کی شہرت حدود درگاہ سے بھنگل کر دُور دُور

چھینلنے لگی تو ان کو پہنچا ہوا فقیر سمجھ کر بہت سے لوگ ان کے مرید ہونگئے اور ان کے اشعار بازاروں اور راہوں میں پڑھے جانے لگے۔ ایک فقیر آن کے بارہ ملے سے کوئی میں گاہا کر بھیک مانگا کرتا تھا ایک دن میٹھی کے راجا رام سن گئے اس بارہ مالے سے خاص کراس دو ہے کو

کنوں جو گسما نسر بن جل گیوسکھائے

سو کھ بیل پن پلہے جو پویو سینچے آئے

ترجمہ } کنوں ماں سر میں بغیر پانی کے سوٹھ گی۔ سو کھ جانے پر بھی شکستہ ہو جاتے گا اگر محبوب اس کو سینچے۔

سمن کر پوچھا ”شاہ جی یہ کس کا دوہا ہے“

جواب میں اس فقیر سے ملک محمد کا نام سمن کر راجا نے اُن کو بڑی عزت سے اپنے یہاں بُلا�ا تب سے یہ میٹھی میں رہنے لگے اور پداوت وہیں ختم کی رکھتے ہیں کہ راجا کے کوئی اولاد نہ تھی جب ان کی دعا کی برکت سے راجا کے یہاں لڑکا پیدا ہوا تو اُن کا دقارا اور بھی بڑھ گیا۔

### علمی استعداد

پداوت میں رمل، جغرافیہ، تاریخ اور ہندوؤں کی معاشرت و رسوم کے متعلق ذکر آیا ہے۔ فارسی، سنکریت، قرآن اور وید سے بھی بعض بعض مقامات پر واقعیت ظاہر ہوتی ہے لیکن محض اس قسم کے الفاظ کے متن میں آنے سے یہ حکم نہیں لگایا جا سکتا کہ وہ ان تمام علوم پر کماختہ حاوی تھے سو لھویں صدی

کِنْل جو بِيْغا سا مَانَسَرَ بِينُ جَلَّ جَمَادَ سُلَطَانَ ।

سُولِخِي بَلِي مُونِي بَلُوْهِ، جَوْ بِيْدَ سَانِچَيْ آهَانَ ॥

کے لکھے پڑھے مسلمان ہو کر ملک محمد جاتسی کا فارسی اور قرآن سے واقف ہونا کوئی تعجب کی بات نہیں۔ وہ مسلمان گھرانے میں پیدا ہوتے تھے اور آخر دم تک اسی مذہب کے پابند رہتے یہی وجہ ہو کہ ملک صاحب نے اپنی تصانیف میں کہیں فارسی قصتوں، شعروں اور ضرب الامثال کا اور کہیں قرآن کی آیتوں کا پورا پورا ترجمہ نہ کر دیا ہو۔ روز جزا رقیامت) صراط اور پیغمبران ماسلف کا ذکر بھی ملک محمد نے اپنی کتاب میں کیا ہو اس کے علاوہ تصوف کے اصول پر حاوی ہونے اور اس میں مہارت حاصل کرنے کے لیے فارسی زبان کی کافی استعداد ناگزیر بھی ہو۔

کلام اور تصانیف سے ظاہر ہو کہ ملک صاحب اس زمانے کے اکثر مسلمانوں کی طرح فارسی داں ہی نہ تھے بلکہ ہندوؤں کی روایات اور ویدوں کے متعلق درسی اور غارجی معلومات بھی انہیں تھیں۔ پیداوت ویکھ کر قیاس ہوتا ہو کہ ہندوؤں کے مختلف فرقوں اور گروہوں سے اُن کا میل جوں بھی تھا۔ اور ان کی صحبت سے انہوں نے بہت کچھ حاصل کیا تھا۔

**۱-فارسی** | (ا) ایک جگہ پدماؤت میں ہو کہ پڑش نہ کرے ناری مت کا بخی ترجمہ} مرد عورتوں کے مکروہ فریب پر قابو نہیں پاسکتا۔ فارسی کی تصنیف (سکندر نامہ) میں بھی بعضیہ اسی خیال کو ادا کیا ہو۔ یعنی آدی عورتوں کے تریاچر تر پر قابو نہیں پاسکتا مثلاً اس کی یہ ہو کہ جب نوشابہ نے دیکھا کہ سکندر کا مقابلہ بے سود ہو تو اپنی طاقت کا خیال دماغ سے نکال کر اس کی لوٹنڈی بن گئی۔

(۲) علاؤالدین کی چڑھائی کا ذکر کرتے ہوتے گھوڑوں کی ٹاپوں سے گرد کا آسمان پر چھا جانا ملک صاحب یوں بیان فرماتے ہیں۔  
(پیداوت) سُتْ کھنڈ دھرتی بھئے شت کھنڈا

او پراست بھئے بر مھنڈا

یہ شاہنامہ فردوسی کے اس شعر کا جوں کا توں ترجمہ کیا ہے۔  
زسم ستوراں دراں پہن دشت زمین شش شد دا سماں گشت ہشت  
ترجمہ } اس لمبے چوڑے میدان میں گھوڑوں کی ٹاپوں سے طبقاتِ  
زمین بجائے سات کے چھوڑے گئے۔ اور آسمان سات کے بجا تے آٹھ ہو گئے  
(۳) دوسرے رقیں سین کا پیغام تو تاج کریوں پہنچاتا ہے۔  
(پیداوت) دھوں بھیرہے کھیرے، کاہ رجالیں ہوتے

یہ فارسی کے اس شعر کے بالکل متوارو ہے۔

عزم دیدار تو وارد جان بر لب آمدہ  
بازگردد یا برآید چسیت فرمان شما

ترجمہ } جان تھمارے دیکھنے کے ارادے سے ہونٹوں پر آگئی ہڑا ب کی  
حکم ہڑ نکل جائے یار ہے۔

سات-خند بھارتی بھڑ بٹ خندنا ।

۷

ڈپر اسٹ بپ براہمندا ॥

۸ مسلمانوں کے روایات کے مطابق زمین و آسمان کے طبقات سات ہیں۔

دھونجیڈ رہیں کی نیں سارے کاہ رجایا سو ہوئے ॥

## ۲-فارسی ضرب الامثال [ا] ایک مقام پر ملک صاحب فرماتے ہیں۔

(پدمات) نیر ہیں دُور، پھول جس کا نٹا

دُور ہیں نیر سو جس گڑھا نٹا

ترجمہ } نزدیک رہتے ہوتے بھی دُوری ہو سکتی ہو جیسے پھول اور کانٹا کہ آپس میں کوئی مناسبت نہیں رکھتے اور دُور ہونے پر بھی قربت ہو جاتی ہو جیسے گڑھ اور چیونٹا کہ الگ الگ ہیں مگر مل جلتے ہیں۔

(فارسی) دُوران باخبر نزدیک نزدیکان بے بصر دُور

(۲) دوسرا جگہ فرماتے ہیں۔

(پدمات) پریل پریم نہ آچھے چھپا۔

ترجمہ } خوشبو اور محبت چھپائے سے نہیں چھپتی۔

(فارسی) عشق و مشک رانتوان نہفت۔

ترجمہ } عشق و مشک کو چھپا نہیں سکتے۔

## ۳-عربی

[کتنی مقاموں پر ملک محمد نے قرآنی آیتوں کا ترجمہ نہیات صفاتی کے ساتھ کیا ہو جس سے معلوم ہوتا ہو کہ وہ صرف عبارت قرآنی کی تلاوت ہی پر دوسرے مسلمانوں کی طرح قادر نہ تھے بلکہ اس کے مطالب و مسائل پر بھی کافی عبور رکھتے تھے اس سے یہ تیجہ صریح نکلتا ہو کہ ان کو عربی سے کافی واقفیت تھی۔

نیپرہیں دُور، فُل جس کا نٹا ।

دُورہیں نیپر سو جس گڑھا نٹا ॥

پاریم لہ پرم ن آچھے چھپا ।

۷

پدمادت میں جو نعمت ہی ہے اس کے شروع ہی میں فرماتے ہیں۔  
 پر قسم جوت بدھتا کر سایجی اوت ہی پر بیت سہمت اپر اجی  
 ترجمہ } پہلے اللہ تعالیٰ نے نورِ اُسی کا سنوارا اور پھر اس کی محبت سے  
 سارا عالم پیدا کیا۔

یہ مضمون رسول کی اس حدیث سے لیا گیا ہے جس میں انہوں نے  
 لپنے متعین کیا ہے کہ  
 "اَوْلَى مَا خلقَ اللَّهُ نُودِي وَأَنَا مِنْ نُوَدِ اللَّهِ وَمَكُلُّ شَيْءٍ هُنْ نُوَدِي"  
 یہ تو ہوا حدیث کا ترجمہ۔ قرآن کی آیتوں کا ترجمہ بھی ملاحظہ ہو  
 اُسی پدمادت میں بعد محمد کے فرماتے ہیں۔

نَا اُوْلَئِهِ پُتْتَ نَهْ پِتَنَا نَاهَاتَا

نَا اُوْلَهُ كُلُّ شَبَّ نَهْ كُوْتَيْ سِنْگَ نَاهَاتَا

ترجمہ } نہ وہ کسی کا بیٹا ہے نہ کسی کا باپ نہ کسی کی ماں۔ نہ وہ کسی کا  
 کوہاں نہ رشتہ دار۔ اسے پڑھیے اور پھر قرآن کی سورہ اخلاص، تو  
 معلوم ہو جائے گا کہ اس کا ماغز "لَمَّا يَلِدَ وَلَمَّا يُوْلَدَ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ  
 كُفُوًّا أَحَدٌ" ہے۔

ترجمہ } نہ اس کے کوئی اولاد ہے اور نہ وہ کسی کی اولاد ہے نہ اس کا کوئی  
 سہسر یادشہ دار ہے۔

प्रथम जोति विधि ताकर साजी ॥

१

अत्रौ तेहि प्रीति साहृत उपरजी ।

न ओहि पुत न पिता ना माता ॥

२

न ओहि कुटुंब न कोइ संग नाता ।

ایک بُجھ اور حمدہ ہی میں فرماتے ہیں :-

(پداوت) کینھ لئے ماں ش دیس بڑا تی  
کینھ آن بھگت تہی پائی

ترجمہ } آدمی کو پیدا کیا اور اُسے شرف دیا غلہ پیدا کیا اور اس سے رزق عطا کیا۔ یہ وہی آیت "وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ نَارٍ أَدَمَ" ہو جس کی طرف اشارہ ہو۔

ترجمہ } اور ہم نے اولاد آدم کو عزت دی۔

پداوت کی اس سطر میں کہ

چھار لئے سب کیھنیں میں کینھ سب چھار

ترجمہ } مٹی سے سب کچھ پیدا کیا اور بعد کو سب مٹی ہی میں ملا دیا۔

قرآن کی کتنی آیتوں کا مضمون پایا جاتا ہو۔ سورہ حج کی ایک آیت میں ہو "فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ تُرَابٍ"

ترجمہ } تو ہم نے تم کو مٹی سے بنایا۔

اور سورہ مومنون میں آیا ہو

"وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَسَةٍ مِّنْ طِينٍ"

ترجمہ } اور ہم نے انسان کو مٹی کے خلاصے سے بنایا۔

کینھے سی مانع ش دیسی بڑا ہے ।

۱

کینھے سی اُنل، بُغعتی تے ہی پا ہے ॥

ڈاڑھیں تے سب کینھے سی ।

۲

پونی کینھے سی سب ڈاڑ ॥

اور سورہ طہ میں تو لفظ پر لفظی بھی موجود ہے۔

”مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَ فِيهَا أَعْيَدْنَاكُمْ وَ مِنْهَا خَرَجْنَاكُمْ قَادِرَةً أُخْرَىٰ“

ترجمہ ہم نے انسان کو مٹی سے بنایا اس کو اسی مٹی میں ملادیں گے آخر اسی مٹی سے نکالیں گے یہ اور اسی قسم کی اور آئینی بھی ہیں جو ان کے کلام میں ترجیح کی صورت میں ملتی ہیں لیکن یہ ترجیح صرف حد و نعمت اور منقبت کے ذیل میں گے۔

**گری یرسن صاحب** نے ”سدھاکر چندر بیکا“ کے دیباچے **ہم سنسکرت** میں لکھا ہو کہ جائس میں اُکر ملک محمد نے سنسکرت عروض اور زبان کی واقفیت پڑتوں سے حاصل کی لیکن اس کا کوئی ثبوت گری یرسن صاحب نے پیش نہیں کیا۔

ملک محمد صاحب کی نظم سے تو ان کی سنسکرت جاننے کا کچھ پتہ نہیں چلتا کیونکہ الفاظ جوان کی سنسکرت وانی کا ثبوت دیں۔ اول تو کم ہیں اور

Sir George Grierson لہ سر جارج گری یرسن رائی بی۔ ایں

I. C. S.

ایک بڑے مشرقی ہی اور آپ کا شمار ہندی ادب کے متدار ارکان میں کیا جاتا ہے۔

بنگال کی ایشیا ملک سوسائٹی Asiatic Society of Bengal

نے ان کے اوپر سدھاکر جی ”مہا ہمہ پادھیا“ کے سپرد یہ خدمت کی تھی کہ یہ دونوں پدماوات کا ترجمہ انگریزی اور ہندی نشر میں کریں مگر انہوں کہ سدھاکر جی کی موت نے اس کام کو مکمل نہ ہونے دیا۔ گری یرسن صاحب نے اس کتاب کا دیباچہ انگریزی میں لکھا ہو جس میں ملک صاحب کی کچھ سوچ زندگی بھی دیے ہیں۔ سدھاکر جی نے ہندی میں ترجمہ کیا ہو کتاب کا نام اسی وجہ سے ”سدھاکر چندر بیکا“

جو ہیں وہ بھی ایسے جن سے ہر ہندی پڑھا لکھا شخص واقف ہوتا ہو اگر ملک محمد سنکرت سے کافی واقف ہوتے تو ایک ہی لفظ کو بار بار استعمال کرنے کے بجائے اس کے متادف سنکرت کے الفاظ لا کر مزید نصاحت کا ثبوت دیتے اور ایک ہی لفظ کی تکرار نہ کرتے مثال کے طور پر چند ایسے الفاظ لیجیے جنہیں جاتسی نے اتنی مرتبہ استعمال کیا ہو کہ طبیعت گھبرا جاتی ہو اور جن کے متادف الفاظ سنکرت میں بہت ہیں تو تے (سوا) کے لیے ملک صاحب نے "روی"۔ "بیانو"۔ "دنکھ" سورج اور چاند کے لیے "سمی"۔ "مس ہر" اور "میتک" ہی لکھا ہو حلالہ ان کے مترا فاظ کثرت سے سنکرت میں موجود ہیں جو فصح بھی ہیں اور رایج بھی۔ یہ درست ہر کہ بعض الفاظ خود ایسے ہوتے ہیں اور بعض دوسرے الفاظ سے مل کر ایسے ہو جاتے ہیں کہ ان کے بجائے دوسرالفظ لانے سے بھونڈا پن پیدا ہو جاتا ہو۔ خواہ وہ الفاظ کسی دوسرے موقع پر لگتے ہی فصح کیوں نہ ہوں ایک بہت عام مثال اس کی میر صاحب (میرا نیس) کے مرثیے کا مصرع "کھا لکھا کے اوس اور بھی سبزہ ہرا ہتوا" جس میں "اوہ" کے لفظ نے وہ لطف دیا ہو جو فصح تر متادف الفاظ سے پیدا ہیں ہو سکتا تھا لیکن اس کا یہ مطلب تو نہیں ہو کہ "اوہ" کی بھرا کر دی جائے اور مرثیہ اوس سے تر بترا دکھائی دینے لگے۔ رہ گیا اس نظم کا اسلوب سواں تو شاعر کا اسلوب بیان و تابی ہوتا ہو اور اگر الکتابی مان لیا جائے تو بھی یہ پنڈتوں کے بجائے شاعروں سے اخذ کیا گیا ہو گا چونکہ پر ماوت سے پہلے بھی اس قسم کی نظمیں لکھی جا چکی تھیں اسی طرح ممکن ہو کہ "کوئی ریت" بھی انھوں نے لے مانو از جاتسی گر نخداوی مصنفہ پنڈت رام چند شکل۔

کسی شاعر سے سیکھی ہو۔

|                       |                                         |          |
|-----------------------|-----------------------------------------|----------|
| پدمادت میں دیز (سونج) | سس ہر (چاند)                            | دینیا در |
| آہست (آٹھ)            | بھول (راجا)                             | بیسا در  |
| بُخال                 | سیرنگھی ردو پری کا دوسرا<br>پھومی (زین) | پُھمی    |

نام، گنگیو (بھیشم کا نام) پر اخڑ (ارجن کا نام) جیسے الفاظ کے استعمال سے بھی گری یہ سن کے قول کی قطعی تائید نہیں کی جاسکتی ممکن ہو کہ ان الفاظ کا استعمال بعض معلومات خارجی کا رہیں ملت ہو جیسا آج کل صدھا عربی اور سنسکرت سے بے بہرہ لوگ ہزار ہا عربی اور سنسکرت کے الفاظ بعض مٹن کر یا دوسری زبانوں کی کتابوں میں مستعمل دیکھ کر جان گئے ہیں اور استعمال کرتے ہیں۔

ایک اور بات بھی ملک محمد جاتسی کی سنسکرت دانی کے ثبوت میں پیش کی جاسکتی ہو یعنی یہ کہ اکثر سنسکرت کے اشکوؤں کے مضامین ان کے اشعار میں موجود ہیں جن کے متعلق تو ادا کا حکم مشکل سے لگایا جاسکتا ہو۔ مثلاً پدمادت میں یہ دو ما

بھنور بوناوا کنوں بکھہہ من چیتا ہو کیل  
آئے پر اکوئی ہست تنخ چور کیو سوبیل

بُخوار جو پاوا کُخل کاہ، مرن بُیتا بُھ کے لی ।  
آہ در پرنا کوہ هستی تاہ، چور کیڈ جو بے لی ॥

( پدمادت )

سنسکرت کے اشکوؤں سے مانوذ معلوم ہوتا ہو جس کا مطلب یہ ہے کہ بھنورا جو کہیں کنوں کو پاتا ہو خوب جی بھر کر اس میں رہتا ہو۔ کسی ہاتھی

نے اس کنوں کو توڑ دیا وہ بھی اس کے ساتھ مگر گیا۔  
 چانکے کے ایک اشلوک کا ترجمہ بھی پرداوت میں موجود ہو ملاحظہ ہو۔  
 تھل تھل نگ نہ ہوہیں، جیبہ جوئی جل جل سیپ نہ اُپھیں موتی  
 بن بن برکش نہ چندن ہوئی تن تن ورد نہ اپنے سوتی

(پرداوت)

ترجمہ { ہر زمین میں چکدار جواہر نہیں ہوتے اور ہر پانی کی سیپ موتی پیدا نہیں کرتی ہر جنگل میں چندن کے پیڑ نہیں ہوتے اسی طرح ہر آدمی کو جداگانی نہیں ستاتی۔ لیکن اس قسم کے عیالات بھی بھاشا کے شاعروں کے وساطت سے مل سکتے ہتے پس یہ بھی ان کی سنکریت دانی کی دلیل قطعی نہیں ہو سکتی۔ کم سے کم یہ نہیں کہا جا سکتا کہ سنکریت اور ”کوئی ریت“ انہوں نے جانتی ہی میں سیکھی لہیں سیکھی ہو سکیں ضرور اور پنڈتوں ہی سے سیکھی۔

## ۵۔ بھاشا اور سنکریت

لہ چانک کے سنکریت اشلوک کا ترجمہ یہ ہے۔  
 ہر پہاڑ میں جواہرات نہیں ہوتے۔ ہر پانی میں موتی نہیں ہوتا۔ ہر جنگل میں چندن نہیں ہوتا اسی طرح سب مگر سادھو نہیں ہوتے۔

थल थल नग न होहिं जिहजोती ।

जल जल सीप न उपनहिं मोती ॥

बन बन वृक्षा न चंदन होई ।

तन तन विरह न उपनसोई॥ ( پद�ावत )

نہیں کہ ان کو بجا شا اور پر اکرت میں استعداد کامل تھی ایسی استعداد کے پدمawat جیسی داستان نظم کر ڈالی پدمawat جس میں بقول حضرت آزاد دوسری زبان کا لفظ صفحہ کے صفحہ الٹ جائیے نہ ملے گا اور جو تھوڑے سے الفاظ غیر زبانوں کے کہیں کہیں ہیں ان سے ادب اُردو اور ہندی کے ارتقا اور علیحدگی کا پتہ چلتا ہے۔

۶۔ عروض [معلوم ہوتا ہے کہ عروض سے ملک صاحب بخوبی واقف نہ تھے کیونکہ اول تو اپنی نظم چوپاتی ہے میں لکھی ہے جو ہندی اقسام نظم میں سب سے سہل سمجھی جاتی ہے اور پھر اس میں بھی عروض کی غلطیاں پاتی جاتی ہیں عروض کی یہ ناواقفیت بھاشاک کا کثر متقد میں میں دیکھی جاتی ہے گستین تسلی داس بھی کی شاعری بھی عروض کے عیوب سے خالی نہیں۔

۷۔ ویدانت اور پران [پدمawat میں پاتی جاتی ہے جسے ہندو سادھوؤں اور مہاتماؤں کا فیض صحبت سمجھنا چاہیے۔ پدمawat کے مطالعے کے بعد پنڈت رام چندر شکل کی رائے ہے کہ پرانوں کے متعلق ملک محمد کو معلومات تھی مگر ناکافی وہ یہ جانتے تھے کہ "کبیر" کا مقام "انکاپوری" ہے کیونکہ وہ بادشاہ کی بھیجی ہوتی "یوگنی" سے کہلواتے ہیں "گیوئے الک پور جہاں گبیر و" لیکن اندر کے مستقر کو جو کہ "سورگ" رجنت ہے اس کو وہ "کیلاش" ہی کہتے ہیں۔ شکل بھی ایک جگہ تو یہ

فرماتے ہیں اور دوسری جگہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ملک صاحب "سورگ" کو ہمیشہ آسمانوں کے معنوں میں استعمال کرتے ہیں۔ جب یہ تسلیم ہو کہ "سورگ" کے معنی ملک صاحب نے اپنی تحقیق یا سہو کی رو سے آسمان کے قرار دے لیے تھے تو سورگ کو اندر کا مستقر لکھتا پران سے ناواقفیت کا ثبوت ہو سکتا تھا۔ کیونکہ اندر کا مقام آسمان نہیں بلکہ بہشت ہے۔ اب صاحف ظاہر ہے کہ کیلاش سے ان کی مراد ہمیشہ بہشت تھی اور وہ اس سے ناواقف نہ تھے کہ اندر کا مقام بہشت ہے۔

شکل جی فرماتے ہیں۔

"پرانوں میں سات جزیروں اور سات سمندروں کا ذکر آیا ہے" ملک محمد نے جزیروں کے نام تو نہیں لیے ہیں ہاں سات سمندروں کے گذانے کی ضرورت انھیں سمندر کے بیان میں ہوتی ہے۔ ان میں دونام "ملکا" اور "مانسر" پرانوں کے مطابق نہیں ہیں۔ پرانوں میں ایک ہی مانسر یور شمال میں مانا گیا ہے لیکن ملک محمد نے اسے سفہیں کے پاس بتایا ہے حالانکہ یہ جھیل ہے گراس کو بھی سات سمندزوں میں گن لیا ہے۔ اس کے علاوہ ہندو قصوں کا اگر پورا پورا علم ہوتا تو وہ چاند کو متوث نہ لکھتے" ॥

چہاں تک واقعات کا تعلق ہے شکل صاحب کا بیان حرف بحر درست ہے گریخض سات ناموں سے دو کا غلط ہو جانا یا سمندر کو جھیل کہ جانا حافظے کی غلطی سے بھی ہو سکتا ہے اور ضرورت شعری سے بھی لئے عوض۔ ویدا نت اور پران وغیرہ کے متعلق بیشتر معلومات رام چندر گل کی جائسی گرینقاولی سے ماخوذ ہیں۔

بعض اوقات حافظہ کے اعتبار پر غلطیاں ہر شخص سے سرزد ہو جاتی ہیں۔ رہا ملک صاحب کا چاند کو مونٹ لکھنا سواس کی توجیہ خود شنکل جی نے کر دی ہے یعنی یہ کہ شاعر جاتسی نے ایسا ان آقوال کے زور پر کہا ہے جس کی بنا پر اودھ میں ”چندامیا“ (MOTHER MOON) ہوتے ہیں۔ لیکن یہ توجیہ ملک صاحب کی فروگناشت سے بھی عجیب تر ہے۔ اس نے کہ اودھ تو بڑا خطہ زمین ہے خود جائس میں چہاں ملک صاحب نے نظم لکھی ہے چاند کو ”چنداموں“ (UNCLE MOON) کہ کرنے والوں کو پہلاتے ہیں البتہ ممکن ہے کہ ملک صاحب کے یہاں چاند کی تائیث عربی زبان سے ماخوذ ہو کیونکہ عرب میں چاند بہ اعتبار اپنے حسن اور نرمی و خوشگواری نور کے مونٹ بولا جاتا ہے۔

## ۸۔ رامیان اور ہما بھارت | ہما بھارت اور رامیان کے مشہور واقعات اور روایات کے متعلق

یہ کہنا کہ شاعر جاتسی کو ان کا علم خوب تھا اور ان کی یہ معلومات بہت زیادہ تھی غیر ضروری ہے کہ یہ کارنامے تو وہ ہیں جو ایک طرف اہل وطن کا سرمایہ افخار اور دوسری طرف اہل مذہب کے لیے خضر را ہیں۔

## ۹۔ جغرافیہ | زمین کے لوگ طفل مکتب تھے ایسے وقت میں اپنے شہر کے مختلف مقامات کے متعلق بھی اگر تھوڑی بہت معلومات ہو تو اسے بہت سمجھتے چہ جائیکہ ملک کے مختلف حصوں اور باہر کے ملکوں کی واقعیت جن سے اہل ہند کے قطع تعلق کو مذہبیں گزرا چکی تھیں سہیں دیپ اور لکا کے بیس نام ہی نام یاد رہ گئے تھے اسی حالت میں اگر کسی کو سہیں کے

محل وقوع کا طحیک ٹھیک علم نہ ہو تو کوئی مقام تجھب نہیں جائیں گے سہیں دیپ کو پورب سمجھتے تھے اور لنکا کو وہ سنهیں کے دکھن میں مانتے تھے۔

یہ پات نظم کے اس طبقے کو غور سے پڑھنے سے ظاہر ہو جاتی ہے جس میں سنهیں سے پلٹتے وقت طوفان میں بہ کر رتن سین کے چہار کے غارت ہونے کا ذکر کیا ہے۔ ملک محمد اس مقام پر لکھتے ہیں کہ چہار آدمی سمندر میں بھی نہ آتے تھے کہ اُتر کی ہوا بڑے زور سے اُٹھی اس طوفان کی وجہ سے چہار راہ بھول کر لنکا کی طرف چل پڑے۔ اُتر کی طرف آندھی آئنے پر چہار دکھن ہی کی طرف جائیں گے۔ اس طور سے لنکا دکھن ہتوا لیکن صرف اس غلطی کی بنا پر ملک صاحب کو جغرافیہ اور تاریخ سے بے بہرہ نہیں کہا جاسکتا ان کی واقعیت کا ثبوت اور باقاعدہ سنجوی ملتا ہے:-

خیلی بنگال سے بھرا کاہل ہوتے ہوئے جو چہار چین تک جاتے نہ تملوک (واقع خیلی میدان پور صوبہ بنگال) اور کالنگ کی بندرگاہیں افیں راستے سے ملتی تھیں۔ چنانچہ فاہیان نام کا ایک چینی سیاح تملوک ہی سے چہار میں بیٹھ کر چین و اپس گیا تھا۔ یہی راستہ ملک صاحب نے

۷  
آधے سمسود تے آزاد ناہیں ।

ڈھی باد آندھی دتاراہیں ॥

بھاہیت چلے جو بیتڈر تاکے ।  
ماس کوپथ لانک دیسی ہاکے ॥

( پدماوات )

لہ فاہیان راجہ چندر گپت کے دمانے میں ہندستان آیا تھا۔

پدماؤت میں لکھا ہے۔ اڑیسہ کے دکھن کالنگ میں ”کلنگ پٹن“ نام ایک پُر آنا شہر اب بھی سمندر کے کنارے بسا ہوا ہے۔ جزیرہ بالی اور ”نک“ کے ہندو اپنے کو کالنگ ہی سے آتے ہوئے بتاتے ہیں۔  
ملک صاحب ایک جگہ اور فرماتے ہیں:-

آگے پاؤ اڑیسہ پائیں دئے سوباط

دہنا ورت دئیے کے اتر سمندر کے گھاٹ

( پدماؤت )  
یہ معلومات یہیں تک نہیں ختم ہو جاتی بلکہ پوربی سمندر کی بہت سی خصوصیات بھی ملک صاحب کو معلوم تھیں مثلاً بحر الکاہل کے جنوبی حصے میں موئے سے بننے ہوئے بہت سو طاپوں میں کہیں کہیں موئگوں کی تہ پر تہ جمٹے جمٹے ٹیلے بن جاتے ہیں۔ کافوز نکالنے والے پیڑ بھی اس سمندر کے جزیروں میں بکثرت ہیں ایسی خصوصیات کا پرانے زمانے کے مسافروں کو خاص طور پر خیال رہتا ہوا چنانچہ پدماؤت میں بھی اس کا ذکر ہے۔

راج جائے تھاں بہ لاگا چہاں نہ کینھ سندھیسا کا گا  
تھاں ایک پربت اہ ڈونگا بجھے وان سب کپورا و مونگا

آگے پاہ ڈھیسا، بآئِ دیے سو ٹھاٹ । ۷

دھینا ہر رت ڈھکے، ڈتھ سمسود کے ٹھاٹ ॥

۸ ”سمندر کے گھاٹ“ سے مراد کلنگ کا بندرگاہ ہے۔

را جا جاہ تھاں ہر ہی ٹھاٹا ।

جہاں ن کینھ سندھیسا کا گا ॥

تھاں اک پر بھر ڈھ ڈھ گا ।

جہاں سب کپور اور مونگا ॥

( پठماوات )

ملک محمد نے چتوڑ سے سنہل جانے کا بوراستہ بیان کیا ہو گوہ زیادہ مفصل نہیں ہو لیکن اس سے دکھن خاص کر مالاک متواتر کے مقاموں کا علم ظاہر ہوتا ہو۔ چتوڑ سے تین سین مشرق کی طرف چلتا ہو کچھ چلنے پر جاتسی کہتے ہیں۔

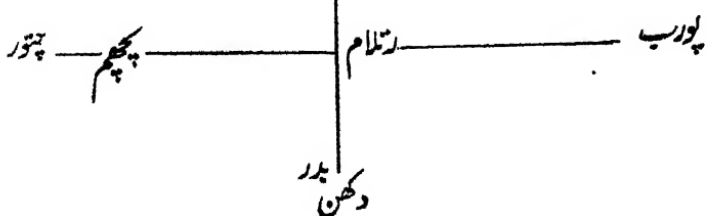
لہ دہنے پر باتیں چندیری

تین سین چتوڑ سے مشرق کی طرف چلا اور رتلام کے پاس آدھا جہاں سے چندیری بائیں یا شمال کی طرف اور بدر جنوب کی جانب پڑے گا۔ رتلام سے وحی گڑھ (جو صوبہ مالوہ کا دارالسلطنت تھا) ہوتے ہوتے انڈھیار ھٹولہ کو بائیں یا اُتر طرف چھوڑتے ہوتے گونڈوں کے ملک گونڈوانے میں پہنچ کر کہتا ہو۔

لہ چندیری آج کل ریاست گوایار میں شامل ہو اور ملت پور سے مغرب لی طرف واقع ہو اور بدر (بڑا کے قریب) دکھن میں۔

ایم اکبری میں صوبہ برا رک شمال جنوب ہند یا گنڈھ کے قریب میں فرباد کے کنارے ایک چھوٹا قصبه) سے پرستک ۷۰ کوس لکھا ہو اور برا رک دکھن بلکھانا بتایا گیا ہو۔

لہ ملاحظہ ہو یہ نقشہ۔



لہ ہوشنگ آباد اور ساگر کے درمیان کے شہر۔

تاریخ نظام الدین احمد (رمی۔ ۱۷۴)



نوٹ :- کچھ لوگ خلیج بنگال میں مشرق جانب بوجزار واقع ہیں یعنی اندر من اور انکو بار اُنھیں سنہل دیپ بتاتے ہیں۔ اگر یہ صحیح ہو تو ملک محمد جاتی کا بیان اور سنہل دیپ کی واپسی پر ان کا شایا ہر الشکار کا محل و قوع قطعاً درست ہوتا ہے کہ یعنی سنہل دیپ کا چھوڑ کے مشرق سمت میں ہونا اور لشکار کا سنہل دیپ کے دکن اور مغرب سمت میں۔

کل مصطفیٰ

لے  
سنتوں کا ج چھس جو ساجا  
بیجا نگر بج رگڑہ راجا  
پہنچیو جہاں گونڈ او کولا  
ترجمہ باسیں اندھیار کھٹولا (پدمات)

ملک صاحب کی بیان کی ہوتی تفصیلات کا خلاصہ یہ ہے کہ رنہیں  
تلام کے پاس پکد ان دور کے دکن نزدیک کنارے ہوتا ہوا ہندیا  
یا (ہر دوار) کے پاس نکلا جہاں سے پورب جانے والے کو ہوشنگ آباد  
اور ساگر کے درمیان کے شہر (اندھیار کھٹولا) اُتریا یا بائیں طرف پڑے گا  
جب گونڈوں کے ملک میں پہنچو تو اندھیار کھٹولا کو باسیں طرف چھوڑ دو  
ہندیا برار کے اُتری حصے میں تھا اور برار کے دکن تلنگانا ملک مانا جاتا  
تھا (جو آج کل کے برار کا بھی دھکنی حصہ ہے) ہندیا کے شمال جبلپور پڑے گا  
جس کے پاس گڑھ کٹنگ تھا۔ اس لحاظ سے ہندیا کے پاس شک راجا  
یہ کہنا بہت ہی سہیک ہو ————— کے

لے  
خون مرت، کا ج چھس جو ساجا ।

بیجا نگر بیج راجا ॥

پہنچھو جانہاں گوڈ او کولا ।

شنجی بائیں اُردھیار کھٹولا ॥

( پدمات )

لے  
بیجا نگر ان دور کے دکن نزدیک دلوں طرف پھیلی ہوئے  
سلطنت ۹۔

و دکھنے دہنے رہیں تلنگا اُتھر بائیں گڑھ کا طنگا  
ماں جھ رتن پور سخنھ دوارا جھار کھنڈ دیتے بالون پہاڑا  
رتن پور سے پھر شک راجا سرگی کا جنگل (جھار کھنڈ) اُتھر چھوڑتے  
ہوئے آگے پڑھنے کو کہتا ہو اور یہ بھی کہتا ہو کہ اگر برا بر آگے بڑھتے  
جاوے گے تو اُڑیسہ میں پہنچ جاؤ گے اس لیے اس را جا پر کچھ دُور  
چلنے کے بعد اُڑیسہ جانے والے راستے کو چھوڑ کر دکھن کی طرف  
گھوم پڑنا۔ دکھن پہنچنے پر ملک کالنگ ہو اور اس سے گزر کر سمندر کا  
گھاٹ (یعنی کلنگ کا بندرگاہ) ملے گا۔

آگے پاؤ اُڑیسہ بائیں دیہ سویاٹ دہنا ورت دے کر اُتھر سمندر گھاٹ  
اس بیان سے ظاہر ہوتا ہو کہ جائسی نے چتوڑ سے کلنگ تک  
جانے کا ہواستہ لکھا ہو وہ یو یقینی انکل چچو ہنیں ہو بلکہ یہ مقامات اب  
بھی تھوڑی سی تبدیلی کے ساتھ اُسی طرح واقع ہیں جیسے کہ بیان  
کیے گئے۔

اس کے علاوہ شاعر جائسی کو دُور دُور کے مقاموں کے نام

۱۷  
दक्षिण दंहिने रहहिं तिलज्जा ।

उत्तर बाँँ गढ़ काटंगा ॥

मॉक रतन पुर सिंह दुवारा ।

कार खंड देह बांव पहारा ॥

سخن یہاں پر ضرورت شعری کی وجہ سے سخنہ دوارا (جھنڈ دوارہ) کے  
پہیے رتن پور کہا ہو حالانکہ ہنڈیا سے پورب جانے والے کو پہلے جھنڈ دوارہ پڑھے گا  
تب رتن پور جو ضلع بلاسپور میں واقع ہو۔

بھی معلوم تھے۔ بادشاہ کی طرف سے جب ایک عورت جاسوس بن کر چھپو رکتی، تو اس نے جہاں اپنے تیر تھوں کا ذکر کیا ہو وہاں بہت سی تیر تھے گا ہوں کے نام گنائے ہیں جن میں سے کچھ تو بہت مشہور ہیں لیکن کچھ ایسے غیر معروف نام بھی آتے ہیں جیسیں اس طرف رعنی مالک متعدد آگرہ (اوو در) کے لوگ کم جانتے ہیں مثلاً ننگر کوت اور بال ناقہ کا ملیلہ اس تفصیل سے معلوم ہو گیا ہو گا کہ ملک محمد نے جنرا فیہ کی کتنی غلطیاں کی ہیں لیکن ان کی معلومات رسم و رواج زمانہ کا الحاط کرتے ہوئے بہت تھی بلکہ بعض مقامات کی توابیسی تفصیلات ان کو معلوم ہیں جو کسی واقف کارہی کو ہو سکتی ہیں۔

لہ ننگر کوت کا نگڑے میں ہو چہاں لوگ جو لا دیوی کی زیارت کی غرض سے جاتے ہیں۔

لہ بال ناقہ کا ملیلہ بھی پنجاب میں ہو۔ سندھ اور ہلمن کے درمیان جو نمک کے پہاڑ پڑتے ہیں اسی کے اندر یہ ایک اوپنی پہاڑی ہو جس میں بال ناقہ نام ایک جوگی کی کٹی ہو۔ پہاڑ سادھو کثرت سے جاتے ہیں۔

مرزا پور میں بھی اس نام کی ایک کٹی ہو لیکن غالباً جائی کا مطلب پنجاب والی کٹی ہی سے ہو گا کیونکہ اس کی اہمیت مرزا پور والی کٹی سے کہیں زیادہ ہو۔

پنجاب والے بال ناقہ کے ملیلے کا ذکر آئین اکبری میں صوبہ لاہور کے بیان کے سلسلے میں بھی آتا ہے۔

## ۱۔ تاریخ ملک صاحب کی تاریخی معلومات جغرافیہ کے علم سے زیادہ تھی اور اس کا ثبوت خود پداوت ہے۔

یہ درست ہے کہ پداوتی اور ہیرامن تو تے کی کہانی ہندستان اور فاصلہ کروڑ میں بہت مشہور ہے اور پداوت کی کہانی اسی کے مطابق ہو فرق صرف اتنا ہے کہ کہانی کہنے والے راجا اور بادشاہ کا نام نہیں لیتے اس کے بجائے غیر متعین طور پر "ایک راجا تھا" یا "ایک بادشاہ تھا" کہتے ہیں اور ملک محمد جاتسی نے نام لے کر کہانی میں تاریخی جان ڈال دی ہے۔ زمانہ گزرنے سے کہانی تاریخ اور تاریخ کہانی ہو جاتی ہے۔ یہی حال پدمی کے قصے کا ہوا۔ اس قصے میں چتوڑ، رتن سین، علاو الدین اور گورا بادل وغیرہ ناموں کا استعمال شاعر جاتسی کے اس علم کا لیقین دلاتا ہے کہ یہ واقعہ کس بادشاہ کے زمانے اور کس مقام کا ہے۔ وہ یہ بھی جانتے تھے کہ پدمی کس کی رانی تھی اور کس راجپوت نے لڑائی میں سب سے زیادہ جوان مردی کا انٹھا رکیا تھا اس کے علاوہ علاو الدین کی اور لڑائیوں کا بھی پتہ اُن کو تھا۔ مثلاً دیوگری کا حملہ اور قلعہ رنچھپور کا محاصرہ۔ تاریخی اعتبار سے اُن سب حملوں کا اور لڑائیوں کا ذکر نظم میں ہنا یہت عمدگی سکے ساتھ ہتا ہے ایک علاو الدین کے عہد میں مغلوں کے کئی حملے ہوتے تھے

لہ دیوگری پر علاو الدین نے ۱۲۸۴ء میں حملہ کیا تھا جو اُس کے چچا سلطان جلال الدین کا عہد تھا۔ قلعہ رنچھپور پر اُس نے بادشاہ ہونے کے چار سال بعد ۱۲۸۷ء میں چڑھاتی کی تھی لیکن اس مرتبہ وہ اسے نہ لے سکا تھا۔ دوسرے سال ۱۲۸۹ء میں قلعہ فتح ہوا اور مشہور سپہ سالار "ہمیر" مارا گیا یہ دونوں حملے چتوڑ کی فتح سے پہلے کے ہیں جو ۱۲۸۷ء میں ہوتی ہیں۔

جن میں سب سے زبردست حملہ ۱۳۱۸ء میں ہوا۔ یہی سال تھا جبکہ علاؤ الدین نے چپور پر چڑھائی کی تھی اب ملاحظہ فرمائیے مغلوں کے اس حملہ کا ذکر جائسی نے کس طرح کیا ہے۔

یہ وہ ڈھیل دینہ تب تائیں دلی تیں اردا سیں آئیں  
پھیپھیوں ہروے دینہ جو پھٹی سوا ب چڑھا سونہ کے دینہ  
جنہ بھوئیں ما تھگن تیم لا گا تھانے اٹھے، آؤ سب بھاگا  
اہاں ساہ چپور گڑھ چھاوا راہاں دیں اب ہوئی پراوا  
تر جبکہ اس لڑائی میں اس طرح ڈھیل پڑی کہ دلی سے عرض شد تیں  
آنے لگیں کہ مغل جو ہمیشہ بھاگتے تھے اب انہوں نے چڑھائی کی شہانی  
ہر جس کا سر ہمیشہ زمین پر رہتا تھا اس نے سر اٹھایا ہے شاہ نے تو  
وہاں چپور میں چھاونی ڈالی ہو اور یہاں اپنا ملک غیر کا ہوا جاتا ہے۔  
را چپوتوں کے مختلف خاندانوں کے بہت سے نام ان کو

۱۵

پھیلی دیل دیونہ تباہ تاہٰں ।  
دیلی تے اردا سے آہٰں ॥

پالیں ہر بے دیں جو پیٹی ।  
سو ایک چڑھا سوہنے کے دیٹی ॥

جیں ہو بھوہ مار گا تاہی لانا ।  
آنے ڈالے آب سوہنے گا ॥

جہاں ساہ چیت ور گدھ چھاوا ।  
یہاں دے س اب ہوہ پر اوا ॥ ( پادما وات )

۱۶ ملک صاحب نے مغلوں کے ملک کا نام ”ہروے“ رکھا ہے۔

معلوم تھے لیکن ان کو اس کا ٹھیک علم نہیں تھا کہ کس خاندان کا راجا کس جگہ حکومت کرتا تھا۔ اگر ایسا ہوتا تو وہ رتن سین کو چوہاں نہ کھتے یونکے جانتے والے جانتے ہیں کہ چتوڑیں راول کے وقت سے اب تک ششودھیا کی حکومت ہے۔ نہ کہ چوہاں کی۔

**ا) نجوم** پدماوت میں تاریخ، جغرافیہ، عربی، فارسی وغیرہ کے علاوہ کچھ ایسی باتوں کا بھی ذکر آیا ہے جو علم کہیا، علم نجوم، جنسی معلومات اور دیگر علوم سے متعلق ہیں مگر عنوان بیان سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان تمام علوم میں تو ان کو کافی دستگاہ نہ تھی البتہ علم نجوم میں مختص خاصی مہارت تھی۔

رتن سین کے سہل دیپ روانہ ہونے سے پہلے تاریخ کی تجویز اور سعادت کے متعلق جو نقشہ الحنوں نے پیش کیا ہے وہ مفضل بھی ہے اور علم جوتش کے مطابق بھی۔ ان کی اس مقام کی اکثریت پا سیاں زبان زد عالم ہیں۔

پدماوت۔ سوم سینچر پر بندھاںو مغل بدھ اُتر وس کالو تم جمر { دو شنبہ اور ہفتے کو پورب کی طرف نہ جانا چاہیے اور سہ شنبہ اور چہار شنبہ کو اُتر کی طرف جان کا خطرہ ہے۔

لہ رتن سین کو جب سڑی دینے کے لیے جاتے ہیں تب بحاث اس کا تعارف راجہ گندھر سین سے اس طرح کرتا ہے۔

جنوہ بب چتوڑ گڑھ دیا چتر سین بڑھائے زیا

رتن سین یہ تاکر بیٹا کل چوہاں جائے نا میٹا

ترجمہ { ہندستان میں چتوڑ گڑھ ایک مقام ہے چتر سین دہاں کا ایک بڑا حاکم تھا یہ رتن سین اسی کا بیٹا ہے چوہاں خاندان ملیا ہیں جاسکتا۔

لہ । سون سونے اور پورب نہ ناہل  
مگر جنگل دکھ جتھر دھیسی کاہل ॥

علم نجوم کے عربی، فارسی ناموں کے مترادف ہندوی الفاظ بھی اُن لومعلوم تھے جو مشکل بات ہو۔ پر ماوت میں ستارہ سہیل کا ذکر انہوں نے "سوہل" یا سہیل کے نام سے اکثر مقاموں پر کیا ہو اور انہیں موقع پر کیا ہو جس پر ہندی شاعری کو "اگست" استعمال کرنا چاہتے یعنی بارش کے اختتام اور جاڑے کے شروع کا انہمار۔

<sup>لئے</sup> مثلاً بچھرتا جب بہیدرے سو جلت جبیہ سیہہ  
سکھ سہیل اگاودے دکھ جھرے جمی مینہہ

اسی طرح ایک مقام پر اور سہیل کا نام استعمال کیا ہو تو تن سین کو دل سے جھوڑا کر جب گورا با دل چلاز تب شاہی فوج نے اُس کا تعاقب کیا ہو اس وقت گورا کے کہنے سے بادل تو تون سین کو لے کر چپور کی طرف روانہ ہو جاتا ہو اور گورا اپا ہیوں کا مقابلہ کرنے کے لیے پڑت  
لہ سہیل ایک ستارے کا نام ہو جس کے نکلنے سے تمام کیڑے مکوڑے مراتے ہیں۔ سہیل کا ذکر اردو، فارسی کی شاعری میں اکثر آیا ہو۔

لہ ہندی شاعر "اگست" سے برسات کے اختتام اور گلابی جاڑے کے شروع کا انہمار کرتے ہیں جیسا کہ تلسی داس نے ایک جگہ کیا ہو۔

اُدت اگست پنځ جل شوشنا جمی لو بھیں سو کھے سنتوشا ترجمہ کہتا رہا اگست کے طلوع ہونے پر راستوں کا پانی خشک ہو گیا اسی طرح جیسے حرص اطیبان کو فنا کر دستی ہو۔

لہ  
خیل رختا جا ب مکھ سو جانے جی हिनेह ।

سुکھ-سुहلہا उगावे दुःख मेरे जिमि मेह ॥

پڑتا ہو اور رکھتا ہو۔  
رپداوت، سوہل جسیں لگن اپرا ہیں میکھ لھٹا مینخ دیکھ بلا میں  
ملک محمد جاتسی نے سہیں کے ہندی نام اگست کا بھی استعمال کیا  
ہو جس سے ان کا ہندی و عربی کے مترادف ناموں کا علم واضح ہوتا ہو۔  
رپداوت) اُسکے اگست ہست جب گاجا نیر گھٹے گھر آؤیں راجا  
امیٹھی کے راجا کے بیہاں سے خفا ہو کر پلٹنے اور ساعت پرستش  
بتانے کا قصہ پہلے ہی آچکا ہو اس سے صرف یہی اندازہ نہیں ہوتا کہ ان  
کو نجوم سے بہرہ تھا بلکہ ان کے کمال کا بھی پتہ چلتا ہو۔

**۱۲۔ عام معلومات** یہ جو کچھ کہا گیا وہ ان باتوں کے متعلق تھا  
جو کتابی علوم کہے جاتے ہیں یعنی جنہیں  
انسان کتاب کے ذریعے سے حاصل کر سکتا ہو لیکن ان کے علاوہ اور  
بہت سی ایسی چیزوں سے بھی ان کو واقعیت تھی جن کا علم خارجی  
باتوں کے دیکھنے اور سننے سے تعلق رکھتا ہو۔ محوڑوں اور کہاروں  
کے مختلف قسموں کا ذکر پڑانے زمانے کے باس کا بیان (رپداوتی اور  
رتیں سین کے ضمن میں) اور کچھ ان پڑانے رسم و رواج کا تذکرہ بھی  
پداوت میں آیا ہو جن کو اس وقت لوگ جانتے ہوں گے مثلاً

۱۷

سُوہِلِ جَسِّ غَمَلِ ڈپَرَاہِنْ ।  
مَهْبَّ بَدَّا مَانْہِ دَسِلِیَّ بَلَاهِنْ ॥

۱۸

ڈِئِ اَغْسَطْ هَسِلَتِ جَبَّ گَازَا ।  
نَيْرَ ڈَتَّے ڈَرَ اَنَّهِنْ رَازَا ॥

ملک محمد جائی

"چتر بھنگ" یا "بیر پوچاگی" رسم یا یہ رواج کہ بارش کے بعد تمام کام شروع کیے جاتیں۔

پڑانے زمانے میں بڑی رانی کو "پٹ رانی" کہتے تھے چنانچہ  
ملک صاحب نے بھی بھی کہا ہو

لہ اس رسم کا ٹھیک ٹھیک پتہ نہیں چلتا کچھ لوگ چندن یار بگ سے تصویریں بنانے کو چتر بھنگ کہتے ہیں لیکن قیاس اغلب یہ ہو کہ سونے یا چاندی کے باریک درق کے مجرٹے ہوتے تھے جنہیں مانگ کے پاس سے مٹتہ تکہ ایک سیدھی میں چپکاتے تھے آج کل اس کا شایدہ رام لیلا میں ملتا ہو جہاں لوگ تارے اور چمکدار چیزیں مٹتہ پر لگاتے ہیں۔

لہ بھا درنا مور فرنڈ کی عزت اہل ہند کی نظر میں اس دوزہ بھی گرفتہ رفتہ عبادت اور پرستی کی حد کو پہنچ گئی تھی۔ ملک محمد نے اس رسم کا ذکر ہری آن بان سے کیا ہو جس وقت بادل کے ساتھ راجا رتن سنیں مجھوٹ کر آتا ہو تو اس وقت پدماتی بادل کی آرتی آتارتی ہو اور اس کی پوچا کرتی ہو۔

(ربیعہ) پرسی پائیں راجا کے رانی پنی اگر بادل کھدا آئی

ثری کے پاؤں واب کر کھنڈا پوچے بادل کے بھج دنڈا

پرستی پاہنچ راجا کے رانی ।

پुنی اگارتی وادل کہہ آنی ॥

پوچھے بادل کے سوچ دنڈا ।

تُری کے پانچ دا بکار سانڈا ॥

سبھ جیو چت چیت سنجھارو

لکھ پاٹ مہادی ہئے نہ ہارو ॥

پاٹ مہادی ! ہیو نہ ہارو ।

سمسکھی جیڈ، چیت سانہارو ॥

ترجمہ } "پاٹ مہادی" دل مچھوٹا نہ کرو سمجھ بوجھ کر دل کو سنبھالو۔

ان سب باتوں سے پتہ چلتا ہو کہ ملک محمد کا علم صرف کتاب یا انھیں باتوں تک محدود نہ تھا جو ان کے زمانے میں تھیں بلکہ سادھوؤں فقیروں اور بزرگوں کی صحبت کی بدولت وہ بہت سی ایسی باتوں سے واقف تھے جنھیں شخص نہیں جان سکتا۔

**اخلاق و عادات** | ملک صاحب کے حالات جس تاریکی میں پڑے ہوتے ہیں ان کا اندازہ کرتے ہوئے ان کے عادات و خصایل ان کے اخلاق اور برداو کے متعلق سواتے اس کے کہ خود ان کے تصنیف سے اخذ کیا جائے کوئی دوسرا ذریعہ معلومات کا بہم نہیں پہنچ سکتا۔

شاعر جاتسی سنجیدہ مزاج، فقیر منش، تنہائی پسند اور خود دار تھے نہ بادشاہ کا دربار ان کو مرعوب کر سکتا تھا نہ راجا کا جاہ و حشم۔ راجہ آمیٹھی کے محل میں داخل ہونے سے جب دربانوں نے ان کو منع کیا اس وقت کا طرز عمل ملک صاحب کی خود داری کے علاوہ ان کے حساس ہونے کا بھی پتہ دیتا ہو اور اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہو کہ باوجود انہیں کے ریاضت اور خود فراموشی کے ان میں غصہ موجود تھا اپنے قاتل کے ساتھ مہربانی کا سلوک بتاتا ہو کہ ان کا مسلک "بادشناں مدارا" سے بھی بلند تر تھا۔ "زباندان مجت" ہونے کے اعتبار سے رنگ روپ، مذہب و ملت کا فرق ان کے نزدیک بالکل نہ تھا اور ان کے کمال اور اخلاق نے لوگوں کو ان کا گروہ بنادیا تھا۔ باوجود اس کے کہ وہ اپنے زمانے میں پہنچے ہوئے فقیروں میں شمار کیے جاتے تھے لیکن ان کے دل میں انسانی محنت اور خدائی عشق نے غور کے لیے جگہ

نہ سچوڑی تھی۔ اپنے اثر سے فایدہ اٹھانا چاہتے تو کبیر داس کی طرح یہ بھی اپنا ایک نیا مذہب جاری کر دیتے تین انھوں نے ایسا نہیں کیا۔ کبیر کی طرح نہ تو انھوں نے یہ کہا کہ اس چادر کو دیوتا (سر، آدمی رفر) نقیر (منی) سب نے اوڑھ کر میلا کر دیا ہو لیکن یہیں نے ”جیوں کی تیوں رکھ دین چوریا“ اور نہ ان کی طرح جمہور کی رائے کو بے حقیقت سمجھا کبیر نے یہ بتایا کہ باطن میں سب ایک ہیں لیکن ملک محمد نے تو یہ بتایا کہ تمام چیزیں ظاہر و باطن دونوں میں ایک ہیں درحقیقت ان میں کوئی فرق نہیں۔

ملک صاحب کے اخلاق کا کچھ اندازہ اس سے بھی ہو سکے گا کہ باوجود اس کے کہ یہ کبیر سے بالکل الگ راستے پر چل رہے تھے لیکن پھر بھی انھوں نے کبیر کا ذکر عزت کے ساتھ کیا ہو۔

بدیہیہ گوئی | بدیہیہ گوئی کی صرف ایک مثال ملتی ہے۔ ان کے کھیت کے قریب کسی دوسرے کا کھیت تھا۔ اس کی بیوی دوپہر لوامس کے کھانے کے لیے گرم گرم بھجنے چنے لیے جا رہی تھی جب وہ شاعر جاتسی کے پاس سے گزری تو اُس کی خوشبو مخینی محسوس ہوتی بر جستہ ملک صاحب نے فرمایا

”ایس جریے تو کیس نہ ہمکے“

نرجحہ۔ اس طرح جملے تو کیسے نہ ہمکے۔ یعنی اس طرح جب اپنے آپ و جلاتا ہو تب اس کی خوشبو تمام عالم میں پھیلتی ہو۔

کچھ لوگ اس واقعے کو یوں بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص انہا نام من کر اُن کی تلاش میں جاتس آیا تھا، جب یہ کھیت سے ہل

کندھوں پر رکھے بیلوں کی بھوڑی ہانگتے واپس آرہے تھے تو وہ شخص  
بھڑ بھوٹنے کی دکان کے قریب ان کو ملا۔ انھوں نے قیافے سے  
معلوم کر لیا کہ یہ میری ہی تلاش میں ہے۔ یہ معلوم کرتے ہی معاً ان کے  
دل میں یہ خیال گزرا کہ اسے خدا میں نے تیری عبادت گزاری میں  
اپنے کو اتنا جلا دیا ہے کہ اس کی خوبیوں دُور پھیل گئی ہے اور  
انھوں نے یہ پورا شعر پڑھا۔

جیسے بھاڑے بے چنا دیکھے ایسے جرے تو کیس نہ ملکے  
جنہی شخص صورت فلک سے تو ان کو جانتا تھا۔ دوسراے ان  
کی صورت اور ہتھیت لذائی کو دیکھ کر وہ ان کا اور اپنے ذہنی ملک محمد  
کا نطابق بھی نہ کر سکتا تھا۔ جب اُس نے یہ شعر منا تو بیچین ہو گیا اور  
نام پوچھ کر اپنے اشتیاق کا انہمار کیا۔

خاصیص | اس کے علاوہ ملک صاحب کے اور خصائص کیسے تھے  
اس کا کچھ اندازہ پر ماوت کے ان مقاموں سے

ہو سکے گا جہاں مصنف نے ضمناً کسی چیز کے متعلق رائے زنی کی ہے مثلاً

خبرات | دھن جیون اوتا کہیا اور خجگت منہ جا کر دیا  
ترجمہ دوست، دل اور زندگی اُس کی ہیں جو خیرات کرے۔

دیا جو جپ تپ سب اپر ہیں دیا برابر جگ کچونا ہیں

ترجمہ۔ خیرات تمام عبادت سے بڑھ کر ہے۔ اس سے بڑھ کر دنیا میں

�ین جیون جاؤ تاکر دھیا ।

ਅੰਚ ਜਗਤ ਮਹ ਜਾਕਰ ਦਿਯਾ ॥

( پدمਾਬਤ )

ایک دیا تے دس گن لہا      دیا دیکھ سب جگ کھم چہا  
ترجمہ۔ خیرات کا پدلا دس گنا ملتا ہے۔ فخر کا مٹھہ دنیا تکتی ہے۔  
دیا کرے آگے اجیارا      جہاں نہ دیا تہاں انڈھیارا  
ترجمہ۔ چراغ (خیرات) آگے آگے روشنی کرتا ہے۔ جہاں چراغ (خیرات)  
نہ ہو دہاں انڈھیرا رہتا ہے۔

دیا نہ بس کر کھے ابورا      دیا نہ میں گھر موسین چورا  
ترجمہ۔ چراغ (خیرات) مکان میں رات کو اجالا کرتا ہے۔ اگر چراغ (ردا)  
نہیں تو چور چڑا لے جاتیں گے۔ یہ بھی مطلب ہو سکتا ہے کہ اگر خیرات  
منہ کرو گے اور جوڑ جوڑ کر رکھو گے تو چور چڑا لے جائے گا۔

صفحہ ۶۷ ۷  
دیya جو جپ تپ سب ڈپراہیں ।  
دیya ورavar جگ کلھ ناہیں ॥ ۱ ॥

۸  
एक دیya से दसगुन लहा ।  
दिया देखि सब जग मुख चहा ॥ २ ॥

۹  
दिया करै आगे उजियारा ।  
जहां न दिया तहां मंधियारा ॥ ३ ॥

۱۰  
لکھ لفظ "دیا" کے شاعرانہ استعمال سے فایدہ اٹھا کر دوستقل مفہوم شعر  
میں پیدا کر دیے ہیں جو لفظ "دیا" کو خیرات اور چراغ دونوں معنوں میں الگ الگ  
استعمال کرنے سے واضح ہو جاتے ہیں۔

۱۱  
दिया मंदिर वसि करै अजोरा ।  
दिया नाहिं घर मूसहि चोरा ॥ ४ ॥

**۲۔ انکسار** یہی سینت بہری جو جہ نہیں کرتے  
کھڑک دیکھ پانی ہوئے ڈھرتے

ترجمہ - رُٹائی جھگڑا نہ کیجیے بلکہ تلوار دیکھ کر پانی کی طرح منکسر ہو جائیے  
پانی کا ہ کھڑک کی دھارا لوٹ پان ہوئے سوتی جو مارا  
ترجمہ - تلوار کی دھار پر پانی ہی تو ہر جو لوٹ کر مارتا ہو۔

پانی سینت آگ کا رتی جاتے بھاٹے جو پانی پرستی

ترجمہ - پانی کے سامنے آگ کیا کر سکتی ہو۔ پانی اُسے بھادے گا۔  
دکھ جارے، دکھ بھونجے، دکھ کھووے سب لاج  
**۳۔ مصیبت** گاہم چاہی ادھک دکھ۔ دکھی جانی جیہن لاج

ترجمہ - مصیبت جلاتی ہو۔ مصیبت بھونتی ہو۔ مصیبت سب شرم  
کھو دتی ہو۔ اور احتیاج سب سے بڑی مصیبت ہو۔

**۴۔ برااتی کے بد لے پھلاٹی** من وہ بھل جو کرے بھل سوتی  
اتھو بھلا بھلے کر ہوتی

یہ سنتی بہری بُرکی نہیں کریں । خداگ دے لی پانی ہوئے داریں ॥

پانی کا ہ خداگ کی دھارا । لاؤٹی پانی ہوئے سوہا جو مارا ॥

پانی سنتی لآگی کا کریں ।

آہ بُرکا یہ جو پانی پر رہ ॥

دُرخ جا رے دُرخ بُن جے، دُرخ سُو بے سب تا ج ।

گا جہا ہی چاہی ادھک دکھ، دُرخی جان جیہن لاج ॥

مَدْحِيْ بَلَّا جَوْ كَارِيْ بَلَّا سَوْرِيْ ।

أَرْتَهِيْ بَلَّا بَلَّا كَارِيْ هَوْرِيْ ॥

## ملک محمد جاگئی

ترجمہ۔ بُرے کے ساتھ بھلائی کرنا بھی اچھا ہو (کیونکہ) آخر میں بھلا کرنے والے ہی کا بھلا ہوتا ہے۔

شتر و جوبش دیئے چاہیں مارا دیجے لوں جان بش ہارا  
ترجمہ۔ دشمن جو زہر دے کر مارنا چاہتا ہو اُسے (یعنی دشمن کو) بجائے زہر کے نمک دیجے۔ زہر دُور کرنے والا سمجھ کر۔

بشنٹھے لپھر ہو تکھائی لوں دئے ہوتے لوں بلائی  
ترجمہ۔ دشمن کے دیے ہوتے زہر کو سانپ بن کر کھالو۔ دشمن کو بجائے زہر کے نمک دینے سے زہر دُور ہو جائے گا۔ (اس کے بدے میں دشمن کو) تھمارا نمک دینا اُس زہر کی دوا بن جائے گا۔

مارنے کھڑک کھڑک کر لیتی مارنے لوں نامے سردیتی

ترجمہ۔ توار سرالگ کر کے مارتی ہے اور نمک بغیر سر کاٹے ہوتے۔  
ملک صاحب نے جس سادگی اور جس ادا کے ساتھ بُرا تی کے بدے بھلائی کرنے کی نصیحت فرمائی ہے وہ انھیں جیسے استاد کا کام تھا۔ اس نصیحت میں اگر بیان کی ولگشی اور انداز بیان کی سلاست کے سوا اور کچھ نہ بھی ہوتا بھی یہ حصہ نظم آپ اپنی نظیر ہو لیکن ان اوصاف

شاڑو جو ویسہ دے ہو چاہیں مارا ।

۱

دی جای لوں جانی ویسہ ہارا ॥

ویسہ دینہ ویسہہر ہو یہ خواری ।

۲

خون دیے ہو یہ لوں ویلاری ॥

مارے خڈگ خڈگ کر لے ہی ।

۳

مارے لوں ناہ سیر دے ہی ॥

( پہنچاوات )

کے ساتھ ساتھ جو بے ساختگی اس میں پاتجی جاتی ہو اور جن دلیلوں کے ساتھ ملک صاحب نے اس عمل نیک کی دعوت دی ہو وہ اس خیال کو بلند تر کر دیتی ہو۔ اس حصہ نظم سے اور زیادہ لطف اندوز ہونے کے لیے اس کو کسی قدر وضاحت کے ساتھ بیان کرنا ضروری ہو۔ بُرے کے ساتھ بھلااتی کرنا بھی اچھا ہو۔ کیونکہ آخر میں بھلا کرنے والے ہی کا فایدہ ہو اور اُسی کا بھلا ہوتا ہو۔ ہر بھلااتی کا بدلا اچھا ہوتا ہو خواہ وہ بُرے کے ساتھ کی گئی ہو یا اُس سے کسی بھلے کو فایدہ پہنچا ہو۔ اگر تھارا دشمن تھارے در فی آزار ہو تو نقصان پہنچانے کے بجائے تم اُس سے بہ مہربانی پیش آؤ کہ

ع: نہ برد قزیر نرم را تینخ تیز

دشمن اگر زہر دے تم اُس کے صلے میں نہک دو جو زہر و فر کرنے والا ہو۔ یہی اس زہر کے لیے تریاق کا کام دے گا یعنی تھارا فایدہ پہنچانا تھارے نقصان کی تلافی کر دے گا کیونکہ آپنہ کے لیے خطرے کا دروازہ تم پر بند ہو جائے گا۔ تھارا تلطیف اس کی شرمندگی کا باعث اور اُس کے باز آنے کا سبب بن جائے گا تلطیف میں بڑی طاقت ہو اس کا اوار تلوار سے بھی بڑھ کر ہو۔ تلوار تو سر کاٹ کر سزا دیتی ہو اور تلطیف بغیر سر کاٹے ہوئے۔

## ۵۔ جوانمردی | ساہس جہاں سدھ تہنہ ہوئی

تر جمہ۔ جہاں تھمت ہو وہاں سب کام پورے ہو جاتے ہیں۔

## ۶۔ دولت

درب تین گرب کرے جو چاہا  
درب تین دھرتی سرگ بسا

ترجمہ - دولت سے زمین، عزت اور جنت سب کچھ مل سکتی ہیں۔

درب تین ہاتھ آؤ کیلا سو      درب تین اچھری چھانٹنے پاؤ

ترجمہ - دولت سے "کیلاس" اور علم ہاتھ آجائتے ہیں اور کوئی بات رہ نہیں سکتی۔

درب تین نرگن ہو گئی ذتا      درب تین گوچ ہوئے روپ و نتا

ترجمہ - دولت سے کم سواداں علم ہو جاتے ہیں اور دولت بد صورتوں کو خوبصورت بنادیتی ہے۔

درب رہے بھوئیں دیئے لارا      اس من درب دئے کوپار

درب تے گریب کارے جو چاہا ।      ۱

درب تے ڈھرتی سرگ وساحا ॥

درب تے ہاث آوارے کلسا سو ।      ۲

درب تے اچھری ڈاونڈ ن پاسو ॥

درب تے نیراغون ہائے گون وندا ।      ۳

درب تے کوکوچ ہو یہ رپ وندا ॥

گہ فارسی کا یہ شعر دولت کے متعلق بہت مشہور ہے۔

او زر تو خدائی دلکین بخدا      ستار عیوب و قاضی الحجاجی

ان دو مصرعوں میں شاعرنے وہ کچھ کہ دیا ہو جس کے ادا کرنے کے لیے ملکہ

کو آٹھ مصرعے بھی ناکافی ہوئے۔

درب رہے بھوئیں دیئے لیلارا ।      ۴

دوس ملن درب دیکھ کو پارا ॥

ترجمہ۔ زمین میں دولت گڑی رہنے سے بھی چہرہ چلتا ہو ان صفتون کی  
دولت کون ہاتھ سے دیتا ہو۔

سانچھے ہوتی جیہتی سب بولا نسٹھ جو پرش پات جبی ڈولا

ترجمہ۔ جس کے پاس پیسے ہیں اُس کی بات ہر ایک پوچھتا ہو اور میں  
کے پاس کچھ نہیں وہ پتے کی طرح مار لاما را پھرتا ہو۔

سانچھے رنگ چلے جو راتی نسٹھ را سب کہ بورا تی

ترجمہ۔ جس کے پاس دولت ہوتی ہو وہ ہاتھی کی طرح جھوم کر چلتا  
ہو اور بغیر پیسے کے راجا کو لوگ پاگل کہتے ہیں۔

سانچھے او گرب تن بچو لا نسٹھ بول بدھبل بھو لا

ترجمہ۔ دولت کے باعث بدن استفا سے بچوں جاتا ہو اور بغیر  
پیسے والے کی عقل غایب ہو جاتی ہو۔ نہ طاقت گفتار باقی رہتی ہو  
نہ یار آئے کار۔

سانچھے جاگی نیند نس جائی نسٹھ کا ہ ہوئے اونھاتی

۱۔ سانڈی ہو یہ جاہی تے ہی سب بولنا ।

نیسٹھ جو پورا پات جی می ڈولنا ॥

۲۔ سانڈی ہی رنگ چلے ڈی رائی ।

نیسٹھ را کن سب کا ہ ڈی رائی ॥

۳۔ سانڈی ہی آکا گر ب تا ن فولنا ।

نیسٹھ بول بی دھل بھولنا ॥

۴۔ سانڈی ہی جاگی نی د نیشی جائی ।

نیسٹھ کا ہ ہو یہ ڈی رائی ॥

تو چھم۔ جن کے پاس پہیے ہیں اس لی رات چین سے کزر قی ہر اور مفلس کو اونٹھ بھی نہیں آتی۔

ساختہ دشٹ جوت ہونے نینا نشستھ ہوتے مکھ آونہ بنیا ترجمہ۔ ڈپ سے آنکھوں میں روشنی آتی ہو اور بغیر پہیے کے مٹھے سے آواز نہیں پڑلتی۔

پدماوت کے ان اقتباسات سے معلوم ہوتا ہو کہ ملک محمد خیرات کو عبادت سے بڑھ کر سمجھتے تھے اور منکسر مزاجی اور بدی کے بدے نیکی کرنے کو کامیابی کا راز، مال و دولت کی جو تعریف ملک محمد نے کی ہو وہ کسی بادشاہ یا امیر کی خوشاندگی غرض سے نہ تھی بلکہ خود لفظ پکارتے ہیں کہ وہ دولت کی وہی تعریف کر رہے ہیں جس کی وجہ تھی ہر۔ پونکہ وہ خود ایک معمولی بھیت کے خاندان میں پیدا ہوئے تھے اور زچین، سی میں والدین کے مرجانے سے رنج اٹھائے ہوئے تھے اس لیے جو انکھوں نے لکھا وہ تجربہ معلوم ہوتا ہو اور صورت حال کو دیکھتے ہوئے اس کے ماننے میں کوئی پس و پیش نہیں کیا جا سکتا کیونکہ "یہ آپ بیتی" ہو اور اگر آپ بیتی نہ سمجھا جائے تب بھی دولت و ثروت کے بوکر شے ہماری نظروں کے سامنے آج بھی آتے ہیں وہ ملک محمد کے کلام کی تایید کرتے ہیں اس موقعے پر اس بات کا بتا دینا ضروری ہوتا ہو کہ خود ملک محمد کو دولت مند بننے کی خواہش نہ تھی بلکہ انکھوں نے بھیت ایک فلسفی کے دنیا کی حالت بیان کی ہے۔

**وفات** اخزینیۃ الاصفیا اور رسالہ شیخ عبدالقا در جائیسی دونوں میں ملک صاحب کا سنہ وفات ۱۳۹۴ھ درج ہے جو شاہیہ کا عہد تھا۔

خزینیۃ الاصفیا میں صاحب مراجع الولایت کے حوالے سے یہ بھی لہ ملک صاحب کی وفات کے متعلق یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اسی سال واقع ہوئی جس سال وہ دربار میں بلا نے کرنے تھے لیکن اس امر کے متعلق نہ ہونے کے سبب سے کہہ کب اور کس کے دربار میں بلا نے کرنے تھے۔ نہیں کہا جاسکتا کہ ملک صاحب نے کب وفات پائی۔

واجد علی شاہ رفیمازروائے اودھ کے عہد میں ایک بزرگ گزرے ہیں قاضی سید عادل حسین این قاضی سید نصیر الدین جائیسی ان کی یادداشت میں یہ لکھا ہوا پایا گیا ہے کہ "رجب ۱۳۹۴ھ شہادت" ملک محمد "ممکن ہے کہ قاضی صاحب کی کسی ہوتی تاریخ صحیح ہو لیکن اگر اس مسئلے میں قیاس کو ذرا بھی گنجائش ہو تو صاحب مراجع الولایت کا بیان اپنے ادارہ قدرت زیادہ صحیح معلوم ہوتا ہے اور مولوی غلام سرور مرحوم (لاہوری) اور مولوی عبد القادر مرحوم (رجائی) کے آن معاملے میں متحوالقول ہونے کی بنابر ملک صاحب کا سنہ وفات ۱۳۹۴ھ ہی متعین ہوتا ہے کہ ایسا کرنے سے ملک صاحب کی عمر زیادہ ہو جاتی ہے بے منتها ہے اور مضمض بھی ہے۔

|                                                                       |                            |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| لہ چواز دنیا محمد نزد حق رفت                                          | ب سال رحلت آں شاہ عالی     |
| کیے فضل و کمال اولیا خوان                                             | د گر فرمائیں مسیح شیخ دالی |
| تاریخ اذ مصنف خزینیۃ الاصفیا اعنی مولوی غلام سرور صاحب لاہوری         |                            |
| لہ بعد شاہیہ درسال یکم ہزار پہلی و نہ وفات یافت رسالہ شیخ عبدالقادیر  |                            |
| لہ صاحب مراجع الولایت فرمود کہ وے تا آخر خلافت اکبر شاہ بقید حیات بود |                            |
| اما حال وفاتش در کتاب خود نفرمودہ۔                                    | (خزینیۃ الاصفیا)           |

لکھا ہر کہ ملک صاحب اکبر بادشاہ کی غلافت کے آخر تک زندہ تھے لیکن انہوں نے وفات کا کوتی سنہ نہیں دیا۔

ان بیانات کی بناء پر ملک صاحب نے گویا ۱۷۹ ابرس کے سن میں وفات پائی۔

ایک تاریک شب کو جبکہ ملک صاحب ذکر اسدی میں مشغول تھے میٹھی کے ایک بیلیے نے ملک کی آواز کو شیر کی آواز سمجھ کر آواز پر گولی لگاتی اور وہ گولی ملک صاحب کی پیشانی پر لگی اور یہ جان بحق تسلیم ہو گئے۔ اس حادثے کی تفصیل یہ بتاتی جاتی ہے کہ جب میٹھی کا راجا ملک صاحب سے ملنے اُن کی خانقاہ میں آتا تھا تو اس کے ساتھ یہ بہلیا (ٹفتنگی) بھی ہوتا تھا اور اس کی خاطر ملک صاحب بہت کرتے تھے۔ لوگوں نے دریافت کیا کہ آپ کو سب سے زیادہ بھی بہلیا عزیز ہو شاعر جاہی نے جواب دیا کہ ”میرا قاتل ہو“ یہ سُن کر عجیب ناموشی خانقاہ پر چھا گئی۔ بیلیے نے کہا کہ قبل اس کے کہ میں اپنے دوزخ میں جانے کا سامان کروں مجھ کو قتل کر دیا جائے۔ راجانے بھی اس کو قتل کرنے کی اجازت چاہی تھی ملک صاحب نے دونوں کو منع کیا اس کو جان دینے سے اور راجا کو جان لینے سے۔ لیکن راجانے اختیاطاً اس کی بندوق ضبط کر لی اور سلوخان کے دار و غہ کو حکم دیا کہ خبر دار اس کو کبھی بندوق نہ دی جائے۔ راجا کے حکم پر فرما عمل درآمد شروع ہو گیا بندوق داخل کرالی گئی مگر اس کے بعد

لئے ذکر اسدی۔ ذکر کے لفظی معنی ہیں یا ذکر نا یہ ایک طریقہ ریاضت و عبادت ہا یہ مختلف گروہوں کے فقیروں، دردشیوں کا، جس میں شیر کی سی آواز پیدا ہوتی ہے سی کو ذکر جہر بارہ بھی کہتے ہیں۔

بھی اُس کو محل کی محفلوں اور صحبتوں میں پہلا ہی سادرخور حاصل رہا۔ ایک روز رات کو محل سے گھر جانے میں دیر ہو گئی۔ رات بھی انذیری تھی۔ اُس نے داروغہ سے کہا کہ رات بھر کے لیے بندوق دے دو راستے میں گھنا جنگل پڑتا ہو۔ ممکن ہو کوئی جائز مل جائے۔ داروغہ نے اس میں مضایقہ نہ سمجھا اور بندوق پہلے کے حوالے کر دی۔ جب بہلیا جنگل کے قریب پہنچا تو اُس نے شیر کے غماٹانے کی آواز شنی۔ فرما آواز پر نشانہ کیا۔ جو ملک کی پیشانی پر بیٹھا۔ آواز بند ہو گئی۔ بہلیا سمجھا کہ گولی لگ گئی، رات بھی زیادہ جا چکی تھی۔ وہ سیدھا اپنے گھر چلا گیا اور ملک صاحب کو ایسا زخم لگا کہ فوراً انتقال فرمائے گتے۔

اوھر محل میں راجانے جو محوراحت تھا خواب میں دیکھا کہ کوئی کہہ رہا ہو کہ تم یہاں آرام سے سور ہے ہو وہاں ملک صاحب کو بہلے نے مارڈا لالا راجا فوراً بیدار ہوا اور سرو پا برہنہ جنگل کی طرف دوڑا۔ خانقاہ کے قریب پہنچا تو ملک صاحب میں ذرا دم نہ پایا، ایک کھرام منجھ گیا۔ محل میں سوگ شروع ہو گیا۔ تجھیز و تکفین کا سامان ہونے لگا۔

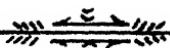
مزار رام نگر میں مشتمل گڑھ آبیٹھی محل سے ایک فلانگ کے فاصلے پر راجانے اُن کا مزار بنوادیا اور ایک قرآن خوان کو مقرر کر دیا کہ تلاوت کیا کرے۔ اب البتہ مزار پر نہ کوئی قرآن پڑھتا ہو اور نہ ریاست ہی کچھ توجہ کرتی ہے۔ لوگوں کا بیان ہو کہ قرآن خوان کی علیحدگی ۱۹۱۳ء سے عمل میں آتی ہو اور اُسی وقت سے ریاست کی حالت میں تبدیلی شروع ہو چلی تھی اور اب ریاست سرکاری نگرانی میں ہے۔

## ملک محمد جاٹسی کا مرتبہ ہندی ادب میں اور دنیوی کے

ملک محمد جاٹسی کا درجہ بہت بلند ہے۔ ایک زمانے میں تو یہ خیال کیا جاتا تھا کہ یہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے رزمیہ مشنوی لکھی ہو اس کے متعلق اب اختلاف آرا ہے لیکن پوربی ہندی (راوی) کے نامور اہل قلم میں ان کی اولیت مسلم ہے اور ان کا شاہ کار پدمawat بذات خود ایک مطالعہ ہو ممکن ہے ہندی قصہ لکھنے والوں میں ملک صاحب کے پیشروں چند ممتاز ادیب ہوئے ہوں لیکن اتنا تو بغیر کسی شک کے کہا جاسکتا ہے کہ وہ سب سے پہلے بڑے مصنف ہیں اور جو مثال انہوں نے پیش کی ہے اس کی تقلید ہندو اور مسلمان دلوں کرتے ہیں۔ اُن کا بیان اتنا ہی فطری ہو جتنی اُن کی زبان مکملی اور تصنیع سے پاک ہے۔ افسوس اس خداتر س فقیر مخچاں مرنج بزرگ کو دنیا نے بھلا دیا جس شخص میں رواداری، اخلاق و سخیرگی سمجھی کچھ باتیں موجود تھیں اُس کی قدر اُس کے اخلاف نے نہ کی۔ لیکن یہ کوئی جملے تعجب نہیں۔ دنیا نے اکثر اور ہم ہندستانیوں نے عموماً اپنے جمود کا یوں یہی ثبوت دیا ہے جس جماعت نے خود اپنے زبان کے شہنشاہ کی قدر ایک معمولی ادیب کے برابر بھی نہ کی ہو، جس کے سب سے بڑے ادیب کا کلام طباعت اور کتابت کے اعتبار سے تیسرے درجے کے شاعر کے مجموعہ کلام سے بھی زیادہ کم حیثیت ہے۔ اُنہیں اور تمیر کے مزادروں کی بوسیدہ فضیلیں اور اور ان کی ناگفتہ بہ عالت جس فرقے کی بے حصی کا اعلان۔ پہانچ دہل کر رہی ہو ان کے افراد سے کیا امید کی جاسکتی ہے کہ وہ ملک محمد جاٹسی کے

کلام کو سراہیں گے یا اُس کا فایر مطالعہ کریں گے جن کا ناتماً ازدواج سے  
پھر بھی بہت دُور کا ہے۔

البتہ سر جارج گری یرسن ایسے ہندی ادیب اور نشار کی  
نظروں میں شاعر جائسی کا درجہ نامور شاعران ہند میں بہت بلند ہے اور  
اس وقت تک بلدر رہے گا جب تک ہندی ادب کا ایک بھی دلدادہ  
باتی ہے۔







ملک صاحب کی تصانیف کے متعلق وہ روایت تو نقل کی ہی جا چکی کہ اُن کے سات لڑکوں کے بجائے ان کی چودھ تصنیف یادگار رہیں گی لیکن لوگوں میں تعداد تصنیف کے باہت اختلاف ہے۔ کچھ بتاتے ہیں کہ سات تھیں، کچھ بتاتے ہیں اور چودھ نام بھی گنوائے جاتے ہیں یعنی اکھراوٹ، پدماؤٹ، سکھراوٹ، چنپاؤٹ، اتراؤٹ، مٹکاؤٹ، چتراؤٹ، کھردا نامہ، مورائی نامہ، کھر آنامہ، پوسقی نام، مہر آنامہ، ہولی نامہ، آخر تی کلام۔ لیکن ان میں سے صرف تین ملتی ہیں۔ اکھراوٹ، پدماؤٹ اور آخری کلام۔ باقی کا کہیں پتہ نہیں شک ہوتا ہو کہ تھیں بھی یا نہیں۔ مجھے تو قرائیں سے ایسا لگا ہوتا ہو کہ دراصل ملک صاحب کی تصانیف چودھ سے کہیں کم تھیں۔ یہ محض ان کے ارادت مندوں کا ذریخیل ہو جس نے تصانیف کی تعداد کو اتنا بڑھا دیا ہو اور اگر ایسا نہیں ہو تو پھر قافیہ پیاسی سے کام لیا گیا ہو گا کیونکہ اُن ناموں کے علاوہ جن سے کان کشنا ہیں جو نام بتاتے جاتے ہیں وہ یا تو پدماؤٹ کے قافیے میں ہیں یا "نامہ" کی ترکیب کے ساتھ۔

له ملک صاحب کی جن چودھ تصانیف کے نام لیے گئے ہیں اس میں سے دونام اتراؤٹ اور مٹکاؤٹ تو حکیم احمد اشرف صاحب جاتسی کے بتائے ہوئے ہیں جو اور کہیں نہیں ملتے بقیہ بارہ ناموں میں سے آٹھ رسالہ عبدالقدار جاتسی و سید علی نقی صاحب جاتسی کی تاریخ دلوں میں مشترک ہیں باقی رسالوں میں سے "چتراؤٹ" اور "کھر آنامہ" کے نام صرف عبدالقدار صاحب نے دیے ہیں اور سکھراوٹ کا تذکرہ محض علی نقی صاحب نے کیا ہو اور ایک نام خزینۃ الاصفیا سے معلوم ہوا ہو یعنی "ہولی نامہ"

تمام تصانیف بھا کا زبان میں بتائی جاتی ہیں اور حتیٰ اب تک دستیاب ہو سکی ہیں ان کا موضوع نصوف ہر یا نزہی عقیدت ہندی اور جو اصل لشخ ابتدا گئے وہ سب فارسی رسم الخط میں ہیں۔ الیتہ اکھراوٹ کی چوپانیوں کو بلا الحاط "حروف تہجی" "ہندی لکڑا" سے شروع کرنا اس گمان کو قوت پہنچاتا ہر کہ ملک صاحب نے اکھراوٹ کو ہندی رسم الخط میں لکھا ہوگا۔

**پدماوت** | پدماوت ملک صاحب کا شاہ کا رہو قبل اس کے کہ پوچھنے کے متعلق تنقیدی چیختی سے گفتگو کی جائے اور نظم کی زبان، تسلیم اور روانی پر تبصرہ کرتے ہوئے اشعار کی جتنی ہندی مذاق کی تشبیہوں، استعاروں کے استعمال محاکات کی کثرت اور حسن ادا کی دلنشیبی کے متعلق کچھ عرض کیا جائے اس قصہ کو سنا دینا مناسب معلوم ہوتا ہو کیونکہ اسی قصے پر جو پرمنی اور رتن سین کی محبت اور علاوہ الدین کی چتوڑ پر فوج کشی کا ایک دلچسپ افسانہ ہر نظم کی عالیثان عمارت بنائی گئی ہے۔

اس کے بعد پدماوت پر مختلف پہلووں سے تبصرہ کرنے سے نظم اور نثر، کہانی اور تاریخ، شاعر اور موڑخ کا فرق بھی ظاہر ہو جائے گا۔ نصوف اور معرفت کی جو جھلک نظم میں پائی جاتی ہو اس پر بھی کافی روشنی پڑے گی۔ اس وقت تو قصہ سنئے۔

**پدماوت کا قصہ** | قدرت نے سہل دیپ کو انواع و اقسام کی نعمتوں اور عطیوں سے مالا مال کیا تھا موسم کی خوشگواری، مناظر کی خوبصورتی اور زمین کی زرخیزی سے

سہل کا چپے چپے دل کش اور دل فریب تھا اور گندھرو سین جیسے مدبر منظم منصف مزاج اور نیک دل پادشاہ کی حکومت کی پدولت رہا یا خوش حال تھی، ملک میں امن و امان تھا۔ نہ باہر کے حملوں کا خوف، نہ اندر ونی شوریشوں کا خدشہ!!۔

ظاہر ہو ایسی روشن زمین میں ایسے شاداب مرغ زاروں اور ایسے خوش منظر مقامات پر کیا ہو جو بصدق "ہر کہ در کان نہ ک رفت نہ کشد" دل فریب نہ ہو جائے: لیکن جو شہرت راجا گندھرو سین کی بیٹی شہزادی پدماؤتی کو اپنے حسن و جمال کی بنا پر حاصل تھی اُسے راجا کے پایخت بیعنی سہل کی آراستگی اور دل کشی سے کوتی سروکار نہ تھا بلکہ اس کے ذاتی محاسن پر مبنی تھی جس میں سیرت اور صورت دونوں شامل ہیں۔ لیکن عجیب بات تھی کہ عیش و آرام کی گود میں پل کر جب پدماؤتی سیانی ہوئی تو بجائے اس کے کشاد و خوش دل نظر آتی ہتھکر رہنے لگی۔ اور جوں جوں زمانہ گزرتا جاتا اُس کی دل گرفتگی بڑھتی جاتی تھی۔ شاید پدماؤتی کسی کو اپنا شریک زندگی بنانا چاہتی تھی (تاکہ شباب کے پھار کی اُس کے ساتھ سیر کرے اور اُس سے دل سیر ہونے کے بعد اُس کے ساتھ بیٹھ کر گزری ہوئی پر لطف گھڑیوں کی یاد سے دل پہلا یا کرے) ایسا شریک زندگی اُسے اب تک نہ ملا تھا۔ یا یوں کہیے کہ راجہ گندھرو سین کی نظروں نے کسی کو منتخب نہ کیا تھا۔ ایک روز پدماؤتی کو معمول سے زیادہ ملوں دیکھ کر ہسپا من تو تے نے (جسے پدماؤتی بہت عزیز رکھتی تھی) اس کی افسردگی کا سبب دریافت کیا۔ شہزادی سے اُن جذبات کا حال سن کر جو اُسے انگاروں

کے بستر پر سلاٹے تھے تو تے نے پدماوی کے لایق شوہر تلاش کرنے کی اجازت چاہی۔ سوراً اتفاق سے ان واقعات کی اطلاع راجاتک پہنچی اور اُس نے تو تے کو مار ڈالنے کا حکم دے دیا لیکن بعد میں پدماوی کی منت سماجت اور محل کی عورتوں کی سفارش سے اس کی جان بخشنی کر دی گئی۔

اگرچہ اس مرتبہ ہیرامن کی جان بچ گئی لیکن اس واقعے کے بعد سے اُسے ہر گھر میں جان کا خطرہ لگا رہتا تھا۔ اُس نے کئی مرتبہ پدماوی سے اجازت بھی مانگی مگر اُس کی الجاتیوں نہ ہوتی تو مجبوراً غاموش ہو گیا اور موقع کا انتظار کرنے لگا۔ ایک دن جب پدماوی اپنی سہیلیوں سمیت غسل کرنے کی ہوتی تھی ہیرامن نے اپنے کو اکیلا پاک جنگل کی راہ لی جنگل کے پرندوں نے ہیرامن کا نہایت پُر جوش خیر مقدم کیا۔ اُس کی بڑی مدارات کی اور اس طرح اس کے کئی دن بڑی راحت سے گزرے۔

دس دن بعد ایک ہلیا (چڑی ماں) ہری پتوں کی مٹی لیے اس جنگل میں پہنچا جہاں ہیرامن تھا اور پرندوں کو اُس چلتے ہوئے پیڑ کو دیکھ کر اڑ گئے لیکن ہیرامن بے خبری میں وہیں بیٹھا رہا۔ آخر کار سہیلی نے اُسے پکڑ لیا اور بازار میں بیچنے کی غرض سے لے گیا۔ چتوڑ کے ایک آدمی نے جو کچھ تجارتی فواید کے ہیوال سے سنہل کے بازار میں آیا تھا اس تو تے کو اس کی خصوصیتیوں اور خاص کر معلومات کی بنا پر منفعت کا چھا ذریعہ سمجھا اور اُسے خرید کر چتوڑے لے گیا۔ وہاں اس تو تے کی شہرت چتوڑ کے راجا رتن سین تک پہنچی اور اُس نے

ایک لاکھ روپے کے بدے اُسے خرید لیا۔

ایک دن جبکہ رتن سین شکار کو گیا تھا۔ اُس کی رانی ہیرامن کے پاس آئی اور پوچھنے لگی کہ آیا دنیا میں اس سے بڑھ کر کوتی خوبصورت ہے۔ اُس پر تو تے نے پدماؤقی کے حسن و جمال کا نہایت شرح و بسط کے ساتھ ذکر کیا اور طنز آمیز لہجے میں کہا کہ اُن میں اور تم میں روز روشن اور شتب و بخور کا فرق ہے۔ تو تے کی گفتگو میں کہ رانی ناگتی کا چہرہ فق ہو گیا وہ ڈری کہ اگر یہ تو تا رہا تو کسی دن راجا کے سامنے بھی پدماؤقی کا یہ نہی ذکر کر کے اُسے پدماؤقی کے عشق میں مبتلا کر دے گا۔ پھر کہیں راجا اُس کے عشق میں جو گی بن کر نکل نہ جائے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ رانی کے دل میں تو تے کی جو محبت تھی وہ عداوت سے بدل گئی اور اُس نے ہیرامن کو مار ڈالنے کے لیے ایک خادمہ کے شپرد کیا۔ خادمہ نے (کچھ خیال کر کے) اُسے مارا نہیں بلکہ چھپا رکھا۔

شکار سے پلٹنے پر جب بادشاہ نے تو تے کو نہ پایا تو اُسے اتنا افسوس ہوا کہ اُس نے کھانا پینا تک چھوڑ دیا جب بادشاہ کے رنج میں بجائے کمی کے اضافہ ہی ہوتا گیا تو کسی نہ کسی بہانے سے تو تا اُس کے سامنے لا یا گیا اور اس نے تمام واقعہ کہ سنا یا۔

یہ واقعہ میں کہ رتن سین کو پدماؤقی کا حال معلوم کرنے کی بڑی خواہش ہوئی۔ جس عورت کے ذکر نے ایک عورت کے ہاتھوں کے تو تے اڑا دیے تھے وہ ذکر ایسا جادو نہ تھا جو رتن سین پر اثر نہ کرتا تو تے کے مٹنے سے پدماؤقی کی رعنائیوں کا تذکرہ میں کہ رتن سین

باہل از خود رفتہ ہو گیا اور مجنونوں کی طرح پر ماوتی کی تلاش میں گھر سے رخصت ہتو۔ ہیرا من بھی راہ بتانے کے لیے ساتھ ہولیا۔

راجہ رتن سین کے ہمراہ سولہ ہزار کنور بھی جو گی بن بیٹھے اور یہ قافلے کا قافلہ ملک کالنگ پہنچا۔ وہاں کے راجا گبپتی سے جہاز لے کر یہ لوگ سنبھل دیپ کی طرف روانہ ہوئے اور سات سمندر پار کر کے سنبھل دیپ

لہ سنبھل کے متعلق کچھ شکوک پیدا ہوتے ہیں۔ اگر سنبھل نام کو صحیح ان لیں تو وہ راجپت نے یا گجرات کا کوئی مقام ہو گا مذکور سنبھل دیپ کیونکہ سنبھل دیپ میں نہ راجپوتوں اور وہ بھی چہاں راجپوتوں کی بستی کا کرتی تھے ہوتا ہو اور نہ قرائیں بتاتے ہیں کہ ایسے دُور دراز جزایر میں اہل ہند خصوصاً راجپوت ازدواجی تعلقات (جس کا ذکر آگے آئے گا) قائم کریں گے۔ وہ بھی تین سو برس پہلے جبکہ اہل ہند باہر کے ممالک سے قطع تعلق کر چکے تھے اس کے علاوہ سنبھل اور تماں ایسے مقاموں میں پر ماوتی اسی تین میں عورت کا ہونا لوگوں کی تھی سادھووں کی من گھڑت معلوم ہوتی ہے۔ ان تمام پاتلوں کا الحاظ کرتے ہوئے پہنچنے کو سنبھل دیپ کا بانا درست نہیں۔ یہ ممکن ہو کہ گورکھ پتھروں کی وہ رواتیں جس میں حسین و حبیل عورتوں (پہنچوں) کا سادھووں کو بہکانے کا ذکر ہو ملک صاحب کا مأخذ ہوں۔

سنبھل کی ”پہنچوں“ کے دل بھانے کا یہ قصد بہت مشہور ہو۔

گورکھ ناخود سمت<sup>(۱)</sup>) کے گرو میخندر ناخو جب سنبھل میں اپنی خدارسی کا انتقام دینے لگئے تو پہنچوں کے جال میں چھنس گئے اور انہوں نے انھیں ایک کنوئیں میں قید کر دیا اپنے گرو کی تلاش میں گورکھ ناخو بھی سنبھل گئے اور اسی کنوئیں کے قریب سے گزرے چہاں ان کے گرد نظر بند تھے۔ وہ اپنے گرو کی آواز بیچان کر ٹھہر گئے اور بولے:-

”چاگ میخندر گورکھ آوا“

پہنچے وہاں چہاز سے اُتر کر رتن سین مع اپنے ہمراہیوں کے مندر میں پوچھا کرنے لگا اور تو تا پدماؤتی سے ملنے کی غرض سے شہر کی طرف روانہ ہوا جاتے وقت وہ کہ گیا کہ پدماؤتی بست بست پچپی کے دن اسی ہمدادیو کے مندر میں پوچھا کرنے آئے گی تو اس کے درشن ہوں گے اور مراد بر آئے گی۔

ہیرام کو عرصے کے بعد دیکھ کر پدماؤتی بہت رومنی۔ جب خاموش ہوتی تو تو تے نے اپنے نکل بھانگنے، پچھٹے جاتے اور پکنے کا پورا پورا حال بیان کیا اور اسی سلسلے میں راجا رتن سین کے حسن کی بیج تعریف و توصیف کی اور یہ بھی کہا کہ "وہ ہر نجح سے تھمارے قابل ہو اور بتحاری محبت میں جوگی بن کر یہاں تک آپہنچا ہو۔ تو تے کے مٹنے سے راجا کا ذکر شن کر پدماؤتی نے عمدہ کیا کہ سواتے رتن سین کے اور کسی دوسرے کی ہو کر نہ رہے گی۔ ساتھ ہی ساتھ بست بست پچپی کے روز راجا سے ملنے کا وعدہ بھی کر لیا۔

پدماؤتی سے باتیں کر کے تو تا رتن سین کے پاس پلٹ آیا اور راجا کے شہزادی کے موہ لینے کی خوش خبری سناتی۔

بست بست پچپی کے دن پدماؤتی سہیلیوں سمیت مندر میں پہنچی اور اُس طرف بھی گئی جدھر رتن سین اور اُس کے ہمراہی فروکش تھے لیکن آنکھیں چار ہوتے ہی رتن سین سربسجود ہو کر غش ہو گیا پدماؤتی بے ہوش جوگی کے پاس آتی اور اُسے ہوش میں لانے کے لیے صندل چھپڑ کا لیکن جب وہ کسی طرح ہوش میں نہ آیا تو چندن سے اُس کے سینے پر یہ لکھ کر جی گئی۔

"جوگی تو نے بھیک حاصل کرنے کے لایت جوگ نہیں سیکھا جب پہل ملنے کا وقت آیا تب سوگیا۔" راجا کو جب ہوش آیا تو اُسے بڑی پیشمانی ہوتی اور اُس نے خود کُششی کا ارادہ کیا۔ رتن سین کے اس ارادے سے دلوتا بڑے متوضش ہوئے۔ انھیں خوف بھاکر راجا کے ارادوں میں کامیابی دنیا کی تباہی کا سبب ہوگی۔ گویا آتشِ محبت کے اثر سے وہ بخوبی واقف تھے۔

غرضِ مخلوقی خدا کی جاں بڑی کے خیال سے تمام دلیلتا مہادیو بھی کی خدمت میں حاضر ہو کر ان سے مدد کے خواستگار ہوئے۔ مہادیو بھی کوڑھی کے بھیں میں بیل پر سوار ہو کر مع پار بھتی دپول کے راجا کے پاس آئے اور خود کُششی کا سبب دریافت کیا۔

پدماؤتی کے ساتھ راجا کے عشق کا حال معلوم کر کے پار بھتی دیوی کو یہ خیال ہوا کہ رتن سین کی محبت کا امتحان لیا جائے میں ارادے سے وہ نہایت حسین و جميل عورت کے لباس میں راجا کے قریب جا کر کہنے لگیں۔ مجھے اندر نے بھیجا ہے۔ پدماؤتی کو چھوڑ میں حاضر ہوں۔"

رتن سین نے جواب دیا۔ مجھے پدماؤتی کے سوا کسی سے مطلب نہیں۔" یہ جواب پاکر پار بھتی دیوی کو لیتیں ہو گیا کہ راجا کا عشق سچا ہے۔ دو ران گفتگو میں رتن سین کو یہ دیکھ کر بڑا تعجب ہوا کہ کوڑھی کے جسم پر نہ تو مکھیاں بیٹھتی ہیں اور نہ اس کی پلکیں جھیکتی ہیں۔ اس نے طے کیا کہ یہ کوئی پہنچا ہتوا بزرگ ہو گا لیکن کچھ دیر کے بعد اس نے مہادیو بھی کو پہچان لیا اور قدموں پر گر پڑا۔ مہادیو نے اُسے حفظ جاں کا تعویذ دیا اور شہل گرطھ میں داخل ہونے کا راستہ بتایا۔

القصہ مہادیوجی سے سنہل کے داشٹے کا راستہ معلوم کر کے رتن سین من ہمراہیوں کے سنہل گڑھ پر چڑھنے لگا۔

پدماؤتی کے شوق میں رتن سین نے دنوں کی راہ گھنٹوں میں طور کی اور راتوں رات قلعے کے پھاٹک تک پہنچ گیا لیکن ابھی اس نے دروازے کو کھولا ہی تھا کہ صبح ہو گئی اور شاہی فوج نے اسے حرast میں لے لیا۔ گرفتار ہونے سے قبل جب رتن سین کے ہمراہی راجا کی فوجوں سے مقابلہ کرنے کے لیے آمادہ ہوئے تو اُس نے اپنے ساتھیوں کو یہ کہہ کر باز رکھا کہ "راہِ عشق میں پندو پیکار بیکار ہے"۔

قیدیوں کا یہ قافلہ جب بادشاہ کے سامنے پیش کیا گیا تو اُس نے سب کے لیے سولی کا حکم دیا۔ اس حکم کی خبر پاکر پدماؤتی کے اضطراب میں اور بھی اضافہ ہوا۔ لیکن جب توئے کی زبانی یہ معلوم ہتا کہ مہادیوجی نے انہیں ایک ایسی چیز مرحمت فرمائی ہے جس سے اُن کی جان کو کسی قسم کا ضرر نہیں پہنچ سکتا تو شہزادی کو کچھ سکون ہوا۔

بادشاہ کے حکم کی تعییل کے لیے تیاریاں شروع ہو گئیں، ایک طرف تو لوگ تیاریوں میں مصروف تھے اور دوسری طرف رتن سین کی زبان پر پدماؤتی کا نام تھا اور چھرے پر آشای فرقہ۔ جب تمام انتظامات مکمل ہو گئے اور تعییل میں صرف چند لمحوں کی گسردہ کی تو مہادیوجی بجاٹ کی شکل میں گندھرو سین کے سامنے آئے اور رتن سین کا تعارف اس طرح کیا کہ "یہ شخص جوگی نہیں را چوت ہے۔ یہ عالی نسب اور عالی منزلت اور ہر لحاظ سے لمحاری لڑکی کے مناسب شوہر ہا کے"

بجانٹ کے مٹھے سے یہ آخری فقرہ سُن کر بادشاہ اور بھی برہم ہوا اور نہایت تُرش ہجے میں سوی کا حکم دیا۔ مہا دیوی جی کے ساتھ بادشاہ کا یہ طرز عمل رتن سین کے ہمراہ یوں کوپشنڈہ آیا اور وہ اس قدر برلنگختہ ہوئے کہ باوجود رتن سین کی ممانعت کے لڑائی کے لیے تیار ہو گئے۔ اب کیا تھا فریقین میں جنگ چھڑ گئی اور مہا دیوی جی مع دوسرے دیوتاؤں کے رتن سین کی ٹمک کے لیے آکھڑے ہوئے جنگ کے دوڑان میں گندھروں سین (سنہل کے راجا) کو مہا دیوی کے ٹھنڈوں کی آواز سُن کر خیال ہٹا کہ دیوتا اس کے مخالف کے معین معلوم ہوتے ہیں۔ جب یہ خیال یقین کی حد کو پہنچ گیا تو سنہل کے راجا نے صلح کا پیغام بھیجا اور مہا دیوی کو پہچان کر شرمذہ ہٹا اور کہا کہ ”لڑ کی آپ کی، ہر جسے چاہے دیجیے“ اب تو نقشہ ہی بدلتا گیا، ہیرامن نے شروع سے آخر تک ساری داستان کہ سناتی اور اس طرح پدماتی کی شادی بڑی دھوم دھام سے رتن سین کے ساتھ کر دی گئی۔ رتن سین کے ہمراہ ہی بھی وہیں بیاہ دیے گئے اور کچھ دنوں کے لیے سنہل ان سب کا گھر بن گیا۔

ادھر تو سنہل میں عیش و سرور کی محفلیں گرم تھیں اور ہر گوشہ ”دامان با غبان و گفت گل فروش“ بنا ہٹا تھا اُدھر چتوڑیں رتن سین کی فرقت زدہ رانی نامگتی اپنے رشوہر کی مفارقت میں برمائی کوک سے ایک ہنگامہ حشر برمائی کیے ہوئے تھی۔ اُس کی دل گداز آہوں سے دنیا مغموم تھی اور کیا عجب کہ آسمان تک اُن کا اثر ہوتا ہو۔ نامگتی کے بلک بلک کر رونے سے جائز تک روتے تھے اس کے رنج و غم کی یہ نوبت پہنچی کہ ایک پرندے سے نہ بہاگیا اور اُس

نے ناگتی سے رونے کا سبب دریافت کیا۔ سبب معلوم کر کے اُس پرندے نے وعدہ کیا کہ وہ سنہل دیب جا کر چتوڑا اور ناگتی کی تباہ حالت کا ذکر رتن سین سے کرے گا اور یہ بھی وعدہ کیا کہ وہ رتن سین کو واپس لانے کی ہر امکانی کوشش کرے گا۔ ناگتی سے وعدہ کر کے وہ سنہل کی طرف، اڑا اور کچھ مدت میں وہاں پہنچ گیا حسن اتفاق سے جنگل کے جس پیڑ پر وہ جا کر بیٹھا تھا اس کے نیچے رتن سین شکار کھیلتا ہوا آیا اور دم لینے کے لیے ٹھہر گیا۔ پرندے نے رتن سین کو پہچان کر چتوڑ کی تمام حالت جوں کی توان بیان کر دی۔ واقعات کو سُن کر اس کا دل سنہل سے اچاٹ ہو گیا اور وہاں کا عیش و آرام بے حقیقت نظر آنے لگا۔

بے انتہا مال و دولت ساختھے کر رتن سین سنہل سے رخصت ہوا۔ جہاز ابھی آؤ ہے سمندر میں بھی نہ پہنچئے تھے کہ سخت طوفان آیا اور رتن سین کا پورا قافلہ لنکا کی طرف ہے نکلا۔ لنکا پہنچ کر ایک راکشش ملا جو راستہ بتانے کے بہانے سے رتن سین کو ایسے مقام پر لے گیا کہ جہاز چکر کھانے لگے اور نکلن مشکل ہو گیا۔ تمام آدمی گھوڑے اور ہاتھی جو ساختھے تھے سب ڈوبنے لگے۔ اس تباہی سے وہ مرد می آزار تو مارے خوشی کے پھولانہ سماتا تھا۔ بارے ایک پرندے کی امداد سے اس گرداب بلا سے نجات ملی۔ پھر بھی چونکہ ہمچو لوں کی وجہ سے جہاں تک کہے ہو گیا تھا ایک تختے پر ایک طرف رانی ہے تکلی اور دوسری طرف دوسرے تختے پر راجا، پدماؤتی بہتے بہتے وہاں پہنچ گئی جہاں سمندر کی لڑکی لکشمی اپنی سہیلیوں کے ساختھ کھیل رہی تھی۔ لکشمی بیوشاں پدماؤتی

کو لے کر اپنے گھر پلی گئی۔ چہاں ایک عرصے کے بعد اُسے ہوش آیا تو رتن سین کی جداتی سے بہت مضطرب ہوتی اور اپنے کونتے ماحول اور راجپوتوں میں دیکھ کر اور بھی زاید پر لیشان ہوتی۔ لکشمی نے پدماؤتی کے اضطراب کو دیکھ کر اپنے والد سمندر سے رتن سین کے تلاش کرنے کی درخواست کی اور پدماؤتی کو راجا کے مل جانے کا یقین دلا کر تسلی بخشی۔

راجا رتن سین بہتے بہتے ایسے مقام پر پہنچا جہاں موئنگے کے ٹیلوں کے سوا اور کچھ نہ تھا۔ اب راجا کے لیے پدماؤتی کی جداتی ناقابل برداشت تھی یہاں تک کہ اُس نے جان ہی سے ہاتھ دھو سیٹھنے کی لڑکان لی۔ وہ اپنے ارادے کو پورا کرنے والا تھا کہ سمندر کا دیوتا اُس کے سامنے آکھڑا ہتوا اور کہنے لگا "جان کیوں دیتے ہو؟ میری لاٹھی پکڑ کر آنکھیں بند کروئیں تھیں پدماؤتی کے پاس پہنچائے دیتا ہوں۔"

جب رتن سین اس بجزیرے میں پہنچا جو سمندر کا جائے قیام تھا تو لکشمی کو راجا کے عشق کی امتحان کی سو بھی اور وہ پدماؤتی کی صورت میں اس کے راستے میں جا بیٹھی۔ رتن سین اُس کو پدماؤتی سمجھ کر اس کی طرف لپکا لیکن جب نزدیک پہنچ کر معلوم ہتا کہ وہ کوئی اور ہو تو مُمٹہ پھر لیا۔ غرض لکشمی رتن سین کو اپنے گھر لاتی اور کتنی دن تک مہانی کی۔ رتن سین کے قافلے کے باقی لوگ بھی جو طوفان میں پہنچتے تھے لاکھڑے کیے اور جو مر گئے تھے وہ امرت سے دوبارہ زندہ ہو گئے۔

چند دنوں لکشمی کی صحبت میں گزار کر پدماؤتی نے رخصت چاہی

قصے میں پہنچ کر بادشاہ کے پاس یہ پیغام پہنچا کہ پدماویتی تو آگئی ہو لیکن وہ راجا سے مل کر خزانے کی کنجیاں اس کے حوالے کرنے کے بعد محل میں جانا چاہتی ہے چنانچہ سمجھی ہوئی پالکی رتن سین کے محبس تک پہنچا دی گئی پالکی سے نکل کر لوہار نے راجا کی بیڑیاں علیحدہ کر دیں اور وہ اُس گھوڑے پر سوار ہو گیا جو پہلے سے تیار کھڑا تھا۔ راجا کے رہما ہوتے ہی تمام سبقیاں بند سپاہی بھی پالکیوں سے کوڈ پڑے اور یوں گورا اور بادل رتن سین کو چھوڑا کر چتوڑے گئے۔ بادشاہ کو اس واقعے کی وجہ ہوئی تو راہپوتوں کا تاقب کیا۔ راہپوتوں نے جب شاہی فوجوں کو پسیجھے سے آتے دیکھا تو ایک ہزار سپاہیوں کو لے کر گوران کا مقابلہ کرنے کو رہ گیا اور بادل راجا کو لے کر چتوڑ کی طرف بڑھا۔ بہادر گورابڑی لویری سے لڑتا رہا لیکن آخر کار سرجا کے ہاتھوں مارا گیا اور راجا رتن سین چتوڑ پہنچ گیا۔

چتوڑ پہنچ کر رات کو اُس نے پدماویتی کے منہ سے دیوپال کے کمینہ پن کا حال سنا اور اسی وقت اس کو باندھ لینے کا عہد کیا۔ صحیح ہوتے ہی رتن سین نے کھمبیل میرپور حملہ کر دیا۔ رتن سین اور دیوپال کے درمیان سخت معرکہ ہتوا۔ آخر کار رتن سین نے دیوپال کا سرکاٹ کر اس کے ہاتھ پاؤ باندھے۔ گویا اپنے عہد کو پورا کیا۔ لیکن خود بھی دیوپال کے زخم سے جانب رہنے ہو سکا اور چتوڑ کی حفاظت کا بار بادل پر ڈال کر راہی ملک عدم ہتوا۔ راجا کی لاش کے ساتھ پدماویتی اور ناگئی دونوں رانیاں ستی ہو گئیں۔

انتہے میں شاہی فوج چتوڑ گڑھ آ پہنچی۔ بادشاہ نے پدماویتی کے

ستی ہونے کا حال مُننا۔ بادل نے جیتے جی قلعے کی حفاظت کی لیکن جب وہ "پھالک" کی لڑائی میں مارا گیا تب چتوڑا اسلامی فوجوں کے ہاتھ لگا۔

کہانی کا تاریخی مرخ | ملک صاحب کی لکھی ہوئی یہ کہانی دونماہیان حصوں میں تقسیم کی جاسکتی ہے۔ ایک تو

تن سین کے سهل دیب جانے اور وہاں سے چتوڑ پلنے تک کی سرگزشت، جسے کسی عنوان سے بھی تاریخی واقعہ نہیں تو داستان محبت کہنا زیادہ مناسب ہو گا۔ یہ وہی کہانی ہے جو اودھ میں مشہور ہے۔ یعنی رانی اور توتے کی کہانی، لہ شامی ہند خاص کروادھ میں رانی اور توتے کی کہانی اب تک مشہور ہے اور اسی طرح بیان کی جاتی ہے جس طرح ملک صاحب نے اُسے نظم کیا ہے۔ فرق صرف ناموں کے استعمال کا ہے۔

یہ کہانی بیچ نیچ میں گاہا کر کی جاتی ہے۔ مثلاً راجا کی پہلی رانی آئینے میں اپنا مذہب دیکھتی ہے۔ تو توتے سے پوچھتی ہے۔

دیں دیں توی پھریے ہو سوتیٹی مورے روپ اور کھوں کوئے

دے س دے س نو فیکرے ہی سو چٹتا

مُو رے رُپ اُر کھوئے کوئے

ترجمہ } اُ توتے تو تو ملک ملک گھوما ہے میری صورت کا کہیں دوسرا بھی ہے۔

توتا جواب دیتا ہے:-

کا بکھانو سٹھل کی رانی تیرے روپ بہرن سب پانی

کا بکھانو سی نہل کی رانی

تیرے روپ بہرن سب پانی

بقیہ حاشیہ صفحہ ۱۰۱ پر ملاحظہ کیجیے

ملک محمد نے ناموں کے تعین سے اُسے ایک تی چیز ضرور بنادیا ہے لیکن محض ناموں کا اضافہ کر دینے سے کہانی کو امر واقعہ کی حیثیت حاصل نہیں ہو سکتی۔ خاص کر ایسی صورت میں جبکہ سنگدیپ میں چوہان خاندان کے کسی راجا کا سرے سے وجود بھی نہ ہوا اور خوبصورت عورتوں کی پیداوار کے لیے اس سرز میں کا سازگار ہونا بھی مشکوک ہو۔ پھر ایسے دُور دراز مقام کے سفر کا قصندگرنا عہدِ علامی میں ایسا آسان بھی نہ تھا جیسا کہ شیرشاہ یعنی خود ملک صاحب کے زمانے میں ہو گیا تھا اور وہ بھی محض تو تے کے بیان پر — یہ سچ ہا کہ ہندی شاعری میں تو تے کا درجہ بہت بلند ہاڑ اور اُس کی لگنگوں میں اکثر سمجھ اور ارادہ پایا گیا ہے۔ تاریخوں میں بھی اکثر واقعہ تو تے کی زیر کی کے درج ہیں۔ لیکن یہ

بقیہ حاشیہ صفحہ ۱۰۰

ترجمہ } سنبھل کی رانی کا کیا ذکر کروں وہاں تھاری جبی تو پانی بھرتی ہیں۔ اس قسم کی اور بھی کہانیاں اودھ میں رایج ہیں جو گاہ کر کہی جاتی ہیں مثلاً بالا لکھن دیو کی کہانی۔

لہ مرآہ سکندری، تاریخ گجرات میں ایک واقعہ شہنشاہ ہمایوں کے زمانے کا درج ہے۔ جب ہمایوں نے گجرات کے فمازوہا پہا در شاہ پر فوج کشی کی تو اُس نے اپنی تمام ترقوت قلعہ جاپانیر کے حاصل کرنے میں صرف کردی پھر بھی فتح کی کوئی صورت نظر نہ آئی۔ قلعہ جاپانیر پہا در شاہ کا مستقر اور اس کی قلمرو کا سب سے زبردست قلعہ تھا۔ سلطان پہا در کا اسلحہ خانہ اور مال و دولت سب اسی قلعے میں تھی۔ دوران جنگ میں پہا در شاہ کا معمد سپہ سالار رومی خان اور میر راشش یعنی بقیہ حاشیہ صفحہ ۱۰۲ پر ملاحظہ کیجئے

کوتی قطعی دلیل اس کی نہیں ہو سکتی کہ ملک صاحب کی کہانی کے اس حصے کی بنیاد کسی واقعے پر رکھی گئی ہے۔ کہانی کے اس حصے میں

## باقیہ حاشیہ صفحہ ۱۰۱

مانظم توب خانہ ہمایوں سے مل گئے اور اپنی سازش سے قلعے پر ہمایوں کا قبضہ کرایا۔ فتح کے بعد جب وہاں کامال غنیمت ہمایوں کے دربار میں پیش کیا گیا تو اُس میں ایک زبان داں تو تابجھی تھا جو آدمی کی طرح باتیں کرتا تھا اور سمجھ کر بات کا جواب دیتا تھا۔ جس وقت ہمایوں کے سامنے پیش ہوا اور اس کی صفت بیان ہونے لگی تو اُسی وقت چوب دار نے عرض کیا "رومی خان حاضر ہو" اسے باریابی کی اجائزاً دی گئی جیسے ہی وہ تخت شاہی کے سامنے آگئے آداب بجا لایا۔ تو تے نے اُس کی صورت دیکھتے ہی کہا "ہشت پانچی رومی خان نمک حرام" تو تے کے اس لئے سے رومی خان کی آنکھیں نداشت سے جھک گئیں سارا دربار متختیر ہو گیا۔ ہمایوں نے کہا "رومی خان چکنم جانور است و رشد زبانش بریدم" (رومی خان کیا کروں یہ جانور ہے ورنہ اس کی زبان کاٹ لیتا) اسی طرح انگریزوں میں بھی تو تے کے باتیں کرنے کے واقعات مشہور ہیں۔ مثلاً رائنسن گروس (ROBINSON CRUSOE) کے افسانے (جو بعضوں کے نزدیک تاریخی واقعات ہیں) ان میں ایک ایسے تو تے کی باتوں کا ذکر ہے جس سے غربت و بیکیسی میں اُسے مدد ملی تھی۔ تو تے کی فلمانت کے ان تاریخی یا بسطاً تاریخی واقعات کے علاوہ اور قصے بھی مشہور ہیں۔ مثلاً فرانسے عجایب کا آغاز بھی تو تے سے ہوتا ہے۔ جان عالم نے ایک تو تامول لیا۔ گھر میں لا یا اس کی ملکہ نے اپنے حسن پر ناز کیا۔ تو تے نے اُس کے حسن کی نہست کی اور ایک دوسری جنہ جبین انجمن اگرا کے حسن کی تعریف کر کے جان عالم کو اس کے عشق میں مبتلا کر دیا۔ وغیرہ وغیرہ۔

مختلف ماہیت اور اقسام کے خیالی سمندروں، رن میں کے امتحان عشق، راکٹشوں کی مردم آزاری، تمدن اور معاشرت اور اسی قسم کے متعدد کچھ ایسے تذکرے آگئے ہیں جن سے نتیجہ صریح نکلتا ہو کہ یہ حصہ یا تو ہندوؤں کے مذہبی انسانوں سے اغذ کیا گیا ہو یا خود ملک صاب کے زمانے کی ذاتوں، پیشوں، بس، رسم و رواج، معاشرت، میلے، ٹھیکیے، بیاہ، برات وغیرہ کے چشم دید واقعات پر مبنی ہو اور یا شاعر یا کے زور تنہیں کا نتیجہ ہو جو بھی ہو یہ حصہ کسی طرح بھی نہ تو عہد ضیار الدین سے مختلف کہا جاسکتا ہو اور نہ کلیتی شیر شاہ کے زمانے سے۔ دوسرے حصے میں رامھو کے نکالے جانے سے لے کر پدماوی کے سنتی ہونے بلکہ یوں کہیے کہ چپور فتح ہونے تک کے حالات شامل ہیں۔ اس حصے کو مختلف تذکروں، تاریخوں اور قصوں میں بیان کیا گیا ہو اور متعدد لوگوں نے اُسے مختلف زبانوں (عینی فارسی، اُردو، ہندی، مرہٹی،

لہ)۔ حسین غزنوی نے بعد فرخ سیرا سے فارسی میں نظم کیا اور ”قصص پدماوی“ نام رکھا جس کا ایک نسخہ دہلی کے کتب خانہ عام (ہارڈنگ لائبریری) میں محفوظ ہے۔ رائے گوبند شمشی نے اس کہانی کو فارسی میں لکھ کر تحفہ القلوب کے نام سے موسوم کیا۔

س۔ آن کے بعد ضیار الدین عترت اور غلام علی عشت نے ۱۸۶۴ء میں اس کہانی کو اردو نظم میں منتقل کیا۔

م۔ ۱۸۶۴ء میں محمد قاسم علی صاحب بریلوی نے ملک صاحب کے پدماوی کا ترجمہ اردو نظم میں کیا۔ اور ۱۸۹۵ء میں مرزاعنا بت علی بیگ عنایت لکھنؤی نے لقیہ حاشیہ صفحہ ۱۰ پر ملاحظہ کیئے۔

بنگالی اور چھرائی وغیرہ میں منتقل کر کے ایسی شہرت دے دی ہو کہ اب اُسے ایک تاریخی امر واقعہ کی سی حیثیت حاصل ہو گئی ہے۔ یہاں تک کہ کرنل طاڈ مولف "تاریخ راجستان" نے اس قصہ کو اکبر اعظم کے عہدیں "کھان راسا" یعنی چھور کے قومی شاہ نامے اور کاغذات سے اخذ کر کے انگریزی میں نقل کیا اور ابو الفضل نے آئین اکبری میں اس افسانے کو جگہ دی پھر عہد چھانگیری میں غلام حسین نے تاریخ فرشتہ میں قدرے تفییر کے ساتھ اُسی افسانے کو لکھا۔

عہد علائی اور اُس کے عین ما بعد کے موئی خین میں امیر خسرو دہلوی، نظام الدین اور مولانا عاصامی اور صنیار الدین برلن نے چھور کے حملے میں کا ذکر کیا ہے مسلمان تذکرہ نویسیوں میں امیر خسرو نے جو چھور کے حملے میں بادشاہ کے ساتھ تھے مقابلتاً تفصیلی ذکر کیا ہے۔ آئین اکبری میں بھی مفصل تذکرہ فتح چھور کا ملتا ہے۔ برلن اور فرشتہ دونوں نے تفصیل ہنہیں دی اور نظام الدین نے تو چند سطروں ہی پر اکتفا کی ہے۔

نفس معاملہ کے متعلق امیر خسرو کا بیان صرف اس قدر ہے کہ قلعہ چھور دو شنبہ کے دن ۱۱ محرم الحرام ۱۶۰۳ھ مطابق ۱۵۸۶ء کو فتح ہوا۔ را کے بھاگا لیکن بعد میں اُس نے اپنے کو بادشاہ کے حوالے کر دیا تین ہزار

لبقیہ حاشیہ صفحہ ۳۰۳

پداوت کو اُڑ دو نشیں منتقل کیا۔

منظوم ترجمہ مطبع نوکشور میں اور نثر والا ترجمہ مطبع اعظمی کا نپور میں

طبع ہوا

۵۔ مولوی محمد حسین آزاد نے قصص ہند میں اسے نقل کیا۔

ہندوؤں کے قتل کا حکم دینے کے بعد علاؤ الدین نے چتوڑ کی سلطنت اپنے بیٹے خضر غماں کے حوالے کی چتوڑ کا نام خضراً بادر کھا۔ خلعت، ایک اسرخ شامیانہ اور رایت سبز و سرخ خضر غماں کو دے اور اس پر عسل و یاقوت نپھا و رکیے۔ پھر دلی پہنچا۔

مسلمان تذکرہ نویسیوں کے بیہاں تفصیل نہ ہونے کے علاوہ ایک بات اور بھی ہو۔ یعنی یہ کہ آن کے بیانات خاص خاص با توں میں راجپوتوں کی روایات کی رد کرتے ہیں اور پرمی کے افسانے یعنی اُس کے عشق میں علاؤ الدین کے چتوڑ فتح کرنے اور اُسے نہ پانے کا تو سوا آئین اکبری کے کہیں ذکر بھی نہیں ہے۔

اگر اس حملے کا اصل سبب پدمی کا حصہ ہوتا تو قرین تیاس نہیں کہ امیر خسرو کا شاعر اور اہل دل خزاریں الفتوح میں چتوڑ کے حملے کا ذکر کرنے کے باوجود اس واقعے کو یوں نظر انداز کر دیتا جیسے ہوا ہی نہیں اور علاؤ الدین کے فتح چتوڑ اور دیگر فتوحات کے بارے میں اس تصنیف میں صفحے کے صفحے رنگ ڈالتا یا نظم الدین اپنی طبقات اکبری میں چتوڑ کی فتح کے لیے چند سطیریں کافی سمجھتے۔ یا شاہ نامہ مولانا عصامی دہلوی موسوم بہ فتوح السلاطین مصنفہ ۱۵۴۶ء میں اس لحیہ شاہ نامہ مسلم فاتحین ہند کی ایک نایاب تاریخ ہے جو سلطان علاؤ الدین حسن گلگو بانی خاندان بہمنی کی سرپرستی میں اس کی فرمائش پر ۱۵۴۶ء میں فارسی زبان میں نظم ہوا تھا۔ ڈاکٹر آغا مہدی حسن ایم۔ اے اگرہ کالج کی تحریک میں مرتب ہو کر حال ہی میں اگرہ سے شایع ہوا ہو۔ اصل شاہ نامے کی ایک نقل کتب خانہ برٹش میوزیم میں محفوظ ہے۔

واقعہ کا جیسا کہ مشہور ہے ذکر نہ ہوتا۔ حالانکہ خلیفوں کے عہد کو مولانا نے بچپنے میں خود بھی دیکھا تھا اور اس شاہ نامے میں علاوہ الدین کی فتح چتوڑ کا ذکر بھی موجود ہے۔ عہد علاتی اور نیز اس کے علیم مابعد کے موڑضیں میں سے ایک کا بھی چتوڑ کی فتح کے سلسلے میں اشارتاً پذیرمنی کے وجود کو علاوہ الدین کی چڑھائی سبب قرار نہ دینا پتہ دیتا ہے کہ اُن کے نزدیک اس حملے کو کوئی معاشرانہ اہمیت حاصل نہ تھی۔

قرain کے علاوہ واقعات بھی ہیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ چتوڑ پر علاوہ الدین کا حملہ اُسی جذبہ حصول نام و لمحوں کا مر ہوں منت تھا۔ جس کی بنابر وہ سکندر شافی بننا چاہتا تھا کہ چتوڑ میں پذیرمنی کے وجود کا ضیاء الدین برلنی مؤلف تاریخ فیروز شاہی نے اس حملے کا سبب شرح و بسط کے ساتھ درج کیا ہے۔ مؤلف تاریخ فرشتہ نے انھیں سے نقل کر کے اپنی کتاب میں اسے درج کیا ہے۔ ضیاء الدین برلنی عہد علاتی کے ہم عصر مورخ اور اس واقعہ کے ناقل اول یعنی علام الملک کو تو اول دہلی کے حقیقی بھتیجے تھے۔ اس لیے واقعات اور اشخاص متعلقہ کے متعلق ان کا علم یعنی ہے۔ علاوہ فرشتہ کے انگریز محققین نے بھی ان کے معلومات سے خوشہ چینی کی ہے۔ فرشتہ کے منقولہ بیان کا آزاد ترجمہ یہ ہے "جب تخت نشینی کے تین ہی سال کے اندر علاوہ الدین کی تمام آرزوئیں پوری ہو گئیں۔ گجرات جیسا ملک فتح ہو گیا۔ اور حدود ملکت میں کوئی اُس کا معارض نہ رہا تو اُس کے دل و دماغ میں عجیب و غریب خیالات پکر لگانے لگے۔ اکثر ارکان دولت سے "وقت می" کہا کرتا کہ" جس طرح رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آله وسلم"

نے چار پارکی موافقت سے ایک شریعت یادگار چھوڑی۔ میں بھی اپنے چاریار۔ اُلغ خاں، الپ خاں، ظفر خاں اور نصرت خاں کی امداد سے ایک نئے مذہب و شریعت کی بنیاد ڈال سکتا ہوں اور اگر دہلی کو کسی خیرخواہ کے سپرد کر کے ان سواروں، ہاتھیوں اور پیادوں کو جو بکثرت جمع ہو گئے ہیں ساتھ نے کر سکندر عظیم کی طرح عزم چھانگیری کروں تو خراسان و ترکستان و ماوراء النہر فتح کر کے فارس، عراق، شام، روم اور صیش وغیرہ کو سنجیر کر لوں ॥

جب دو لاکھ خونخوار مغلوں کے لشکر پر علاوہ الدین کو فتح حاصل ہوتی تو غفرن و تکری کی اور بھی حد نہ رہی پھر کیا تھا خطبے میں "مسکندر شانی" پڑھا جانے لگا اور سکون اور فرماؤں کو اس لقب سے زینت دی جانے لگی۔ اہل بزم دل میں قوانین ہملاٹ پر سنتے البقة رعاب شاہی سے کچھ نہ کہ سکتے۔ بزرگان دین مش حضرت نظام الدین اولیا قادر سرہ ان ہمفووات کو سُن کر رنجیدہ ہوتے اور سلطان کے راہ راست پر آنے کی دعا فرماتے۔

ایک روز علامہ الملک کو توال دہلی سے باادشاہ نے اپنے ارادوں کا ذکر کیا اور ان کے متعلق اس کی رائے دریافت کی۔

علامہ الملک کسی قدر ذی علم اور سچا دین دار تھا دل میں سوچا کے عمر ختم ہونے کو آئتی۔ چند دنوں کے لیے باادشاہ کی خوشامدیں آخرت خراب کرنا تھیک نہیں۔ باادشاہ کے چشم و ابرو دیکھنے کے بجائے سچ کہ دینا زیادہ مناسب ہو گا۔ کلمہ حق کہنے پر اگر قتل بھی کر دیا گیا تو کچھ مصالقہ نہیں۔ زندگی کی تلخی سے شہادت کی شیرینی بہتر ہے۔

چنانچہ اُس نے غرض کیا کہ "اگر حضور شراب اٹھوادیں اور تخلیہ ہو جائے تو جو کچھِ محمد مکم عقل کا خیال ہے عرض کروں"۔  
جب شراب اور اغیار سے محفل خالی کر دی گئی اور علاوہ علاوہ الدین اور اُس کے چار بیار کے اور کوئی وہاں نہ رہ گیا تو علامہ الملک نے کہا

"دین و شریعت کا تعلق وحی آسمانی سے ہے جو انہیاً علیہم السلام پر نازل ہوا کرتی تھی اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد اُس کا دروازہ بند ہو گیا حضور پر بخوبی روشن ہو کہ حضور پر کوئی وحی نازل نہیں ہوتی۔ پس جو کوئی حضور کے اس دعوے کو سنبھلے گا آپ سے نفرت کرے گا۔"

دین و ایمان ایک عزیز شکار ہو۔ اُس کی حفاظت کے لیے ہر مرد ہب و تلت کے لوگ بے خطرہ ہو کر بغاوت کریں گے۔ اور عظیم فتنے رو گناہوں گے جن کا تدارک مشکل ہو گا۔ اور لوگ ہم لوگوں کو بھی پانچ ضاد سمجھ کر ہماری جان کے دشمن ہو جاتیں گے۔ لہذا حضور کے دولت و اقبال کے لیے یہی مناسب ہو کہ آئینہ ایسے لوگوں کو ہرگز دل میں جگہ نہ دیں اور نہ اُس کا تذکرہ فرمائیں۔ حضور کو علم ہو کہ چنگیز خان اور اُس کی اولاد نے ہر طرح کے ظلم و تشدد سے دین محمدی کو مٹانے کی مدد توں کوشش کی مگر کامیاب نہ ہوا۔ آخر کار دین اسلام کی خوبی اور استواری دیکھ کر اُس کے بیٹے پتوں نے اسلام قبول کیا اور کفار یورپ سے چہا و عظیم کیا، رہا حضور کا دوسرا خیال وہ بنفسہہ بہت درست اور حضور کی ہمت شاپانہ کی دلیل ہے۔

لیکن اگر حضور مالک ایران وغیرہ گتے اور عرصے تک نہ پہنچے تو یہاں کون اس لایق ہو کہ نیابت کا کام انجام دے سکے۔ اس زمانے کو سکنڈ کے عہد پر قیاس نہیں کر سکتے۔ اُس وقت غدر اور بدآمنی شاذ تھے اور پھر سکنڈ رکاوٹر اسٹو جیسا حکیم اور فلسفی تھا۔

اگر حضور کے پاس ایسے بھروسے کے لوگ ہوں تو یہ راتے عین ثواب ہو۔<sup>۲۷</sup>

بادشاہ نے غور و تأمل کے بعد پوچھا کہ "اچھا اگر نیں اس ارادے سے باز آؤں تو یہ لشکر کثیر اور خزانے کام آئیں گے اس گوشہ دہلي پر توقیعت نہیں ہو سکتی"۔

علام الملک نے عرض کیا کہ "حضور کے حدود و اقلیم سے قریب ہی مہات خطیر موجود ہیں مثلاً رن تسبخور، چتور، چندی، دھانگری اور پورا مالوہ۔ ان کے علاوہ ہریت سے دوسرے علاقے ہیں جو اسلام کے مغرب و مشرق و شماليوں کے قبضے میں ہیں جن سے سلطنت اسلامی کو اندلسیہ ہو پہلے ان کو فتح کر لینا چاہیے بعد کو دنیا کی فتح کا خیال ہونا چاہیے"۔

بادشاہ نے اس گفتگو کے بعد ہی اُسی مجلس میں اُلغ خاں پر سالار اعظم کو حکم دیا کہ رن تسبخور پر حملہ کی تیاری کرے۔ چنانچہ ۱۸۷۶ء میں محاрабہ رن تسبخور کی تھی ہوتی فوج نے دم لیا اور ۱۸۷۷ء میں علاؤ الدین نے علام الملک کو تواں کی ہدایت کے مطابق چتور پر حملہ کیا جو اُس کے پروگرام میں دوسرے نمبر پر تھا۔ عہد علائی کے موڑخین کے سکوت، برلنی کی نقل کی ہوئی اس تاریخی گفتگو

اور ملک محمد جائسی سے قبل کسی تذکرہ نہیں کے پیمنی کے عشق میں علاوہ الدین کی چتوڑ پر فوج کشی کرنے کا ذکر نہ ہونے کی بنا پر کہا جاسکتا ہو کہ سب سے پہلے جس نے اس معروضہ واقعے کا ذکر کیا ہو وہ ملک محمد جائسی ہیں اور علاوہ الدین اور پیمنی کے معاشرے کی داستان دراصل ان کے تختیل کا نتیجہ ہو۔ البتہ بعد میں مورخین واقعہ نگاروں اور افسانہ نویسیوں غرض سمجھی نے ملک صاحب کی بیان کی ہوئی کہانی سے خوب خوب نوشہ چینی کی — اور اکبر اعظم کی چتوڑ پر فوج کشی کے سلسلے میں جب پرمادت راجپوت رجوادوں کے کیشیروں (بجا ٹوں) کے ہاتھ لگی تو انہوں نے واقعات کی بنا پر نہیں بلکہ خوشاماد اور تلق کی آڑ میں ملک صاحب کی زبان سے سُنی ہوئی کہانی پر خوب خوب حاشیے چڑھائے اور اسے مبالغہ آمیز طریقے پر بطور واقعہ بیان کرنا شروع کر دیا، پونکہ یہ کہانی اُسی زبان میں تھی جسے وہ بولتے اور سمجھتے تھے اس لیے وطنیت اور قومیت کے جذبات بھر کانے میں بھی اس قتفتے سے خاصی مددی جانے لگی۔

ابوالفضل جیسے راجپوتوں کے دلدادہ کو جب یہ ماخذ ملا تو کہانی کی جاڈ بیت پر نقل کرتے ہوئے دریا بہا دیے۔ اس طرح کہانی تینی ہو گئی۔ یعنی پدماؤتی پر علاوہ الدین کے فریقتہ ہو کر اس کے حاصل کرنے کے لیے چتوڑ پر حملہ کرنے کی فرضی داستان کو ایسی تاریخی اہمیت اور خصوصیت حاصل ہو گئی کہ عرصے تک کسی کو اس کی رد اور تغلیط کی طرف تو چہ بھی نہ ہو سکی۔

---

لہ اس افسانے پر بھی حال ہی میں محمد احتشام الدین دہلوی ایم۔ لے رعلیگ

بقیہ حاشیہ صفحہ ۱۱۳ پر ملاحظہ ہے

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ملک صاحب نے پدمادوت شیرشاہ ہوئی کے زمانے میں لکھی تھی۔ پھر انہوں نے کیوں ایک فرضی قصہ کو تاریخی اہمیت دے دی اور اگر علامہ الدین نے چتوڑ پر پدمی کے حامل کرنے کے لیے حملہ نہیں کیا تھا تو وہ علامہ الدین کی طرف ایک بے بنیاد واقعہ کو منسوب کر کے ایک جلیل القدر اسلامی بادشاہ کو عوام کی نظروں میں سبک کرنے کا سبب کیوں بنے؟

ملک صاحب تاریخ نہیں لکھ رہے تھے، وہ تو ایک تئیں شنوی کی طرح ڈال رہے تھے اور اس اعتبار سے اُن تمام واقعات سے اپنے شاعرانہ تحریکات کو زینت دینے کا خیال اُن کے آگے آگئے تھا جن سے شنوی میں روح اور مضمون میں لچکی پیدا ہو۔ خصوصاً جبکہ ایسے واقعات عہد علامہ الدین میں نہ ہی شیرشاہ کے زمانے میں جبکہ پدمادوت لکھنی گئی ہو، پیش بھی آچکے ہوں مثلاً

۱) گو علامہ الدین کے زمانے میں رتن سین نام کا کوئی راجہ چتوڑ میں نہ تھا۔ البتہ شیرشاہ کے عہد میں رانا سانگا کا جو بیٹا چتوڑ کا حکمران تھا اس کا نام رتن سین تھا۔ یہ جلیل القدر بھی تھا اور رفیع المزالت بھی۔

باقیہ حاشیہ صفحہ ۱۱۰

نے اپنی تصنیف "اسانہ پدمی" مطبوعہ محبوب المطابع بر قی پرسیں دہلی میں جو تبصرہ کیا ہے وہ البتہ کافی مفقود ہے۔

۲) اس وقت کے والی چتوڑ کا نام سنوری تھا جسے چتوڑی سرسری، سمر سین اور سمر سنگھ کہتے ہیں۔

راد فتوح السلاطین (مصطفیٰ عصایی دہلوی)

ملک صاحب نے اپنی داستان لو پرستکوہ بنانے کے لیے  
باوشا ہوں میں علام الدین کو جو سکندر شانی بننے کا دعوے دار تھا،  
منتخب کر لیا اور راجا توں میں رتن سین کو جو ہر اعتبار سے سر آمد راجگان تھا۔  
(۲) ڈولیوں میں عورت توں کے بجائے راجپوت سپاہیوں کا بیٹھ کر  
علاوہ الدین کے قلعے میں ٹھس جانے کا جو تذکرہ ملک صاحب نے  
کیا ہو وہ بھی شیرشاہ ہای کے عہد کا ہے۔ بلکہ خود شیرشاہ کا واقعہ ہے  
اور قریب قریب اُسی وقت کا جبکہ ملک صاحب مشنوی لکھ رہے  
تھے ملاحظہ ہو:-

”ہمایوں کو صوبہ بہار سے نکال کر شیرشاہ کو بنگالہ کی ہوس  
ہوتی مگر اہل و عیال اور خزانے کے لیے متفرک رخفا کہ خود مہم پر جائے  
تو ان کو کہاں محفوظ چھوڑ جائے؟ قلعہ رہتا س اپنی حفاظت اور  
 مضبوطی کے لیے نہایت مشہور اور اس مقصد کے لیے از حد موزوں  
تھا۔ آخر بہت غور فکر کے بعد شیرشاہ نے راجا کو لکھا کہ میں بنگالہ  
جاتا ہوں اور اپنے اور اپنے سردار و سپاہ کے اہل و عیال اور خزانہ  
تیری حفاظت اور دوستی کی پناہ میں چھوڑتا ہوں اگر زندہ بچا تو  
حق خدمت ادا کروں گا۔ درینہ خزانہ تجھ کو مبارک اور ہمارے ناموں  
اہل و عیال مغلوں کی بہ نسبت، جو ہمارے دشمن ہیں، تیری حفاظت  
میں زیادہ محفوظ رہیں گے“

” راجانے اس پیام کو خزانے کے لائچ میں قبول کر لیا۔ ایک ہزار  
ڈولیوں میں دو ہزار مسٹح افغان دو ہزار کہاں ڈولیوں کے اور ایک ہزار  
مزدور خزانے کی اشرافیوں کے جو سب کے سب سپاہی تھے۔ قلعہ

کو روانہ ہوتے آگے کی چند ڈولیوں میں مصلحتاً بوڑھی عورتیں بٹھادی گئی تھیں اُن کی سرسری تلاشی کے بعد تمام زنانہ اور خزانہ قلعے میں داخل کر لیا گیا۔ اندر پہنچتے ہی سوری افغان تلواریں سونت ڈولیوں سے نکل پڑے۔ خزانے کے مزدور اور ڈولیوں کے کہار بھی سپا ہی بن گئے اور قلعے کے دروازے شیرشاہ کے لیے جو قریب ہی کان لگاتے کھڑا تھا کھول دیے گئے۔ راجا بھاگا اور قلعے پر شیرشاہ کا قبضہ ہو گیا۔ (منقول از فرشتہ)

ملک صاحب نے افعالوں کے واقعے کو راجپتوں سے منسوب کر کے علام الدین کے پدمی کے حصول کی کوششوں کی روکنے کو اس کا سبب قرار دے اپنی نظم کو کافی دلچسپ اور ہنگامہ خیز بنا دیا ہے (۲۳) ملک محمد جائسی ہی کے زمانے میں شیرشاہ کے ہم عصر سلطان بہادر گجراتی نے شہنشہ میں (پدماوت کی تصنیف سے صرف فوبرس پہنچے) سلہدی نامی راجا را اپسیں پرچڑھاتی کی تھی مقصد اس لشکرکشی کا یہ تھا کہ راجا کے زنان خانے سے تقریباً ڈھاتی سوائی مسلمان عورتوں کو آزاد کر دیا جائے جن کو اُس نے اپنے تعیش کے محل میں نظر بند کر رکھا تھا۔ جب بجاو کی کوتی صورت بن نہ پڑی تو رانی نے ایک بہت بڑی چشم مشتعل کرائی تاکہ روزاں (محل) کی تمام عورتوں سمیت جو ہر کرے اور یہ معلوم کر کے کہ لشکرکشی کا سبب محل کی نظر بند مسلمان عورتوں کو رہائی دلانا ہے۔ اُس نے ان مسلمان عورتوں کو بھی آگ میں زبردستی جھونک دیا۔ جو قلعے میں قید تھیں۔ قلعہ فتح ہتوا۔ لیکن بھجز راکھ کے ایک ڈھیر کے سلطان کو راجا لئے غنیم کے استila کے وقت راجپتوں کی عورتیں اپنی عصمت کی حفاظت کے لیے خود کو بندراٹش کر دیتی تھیں۔ ہی کو جو ہر کتابتے ہے۔

کے زمان خانے کا نشان بھی نہ ملا۔ چنانچہ شاعر جاتسی نے اس غم انگیز واقعے کو علام الدین کے حملہ چتور سے منسوب کر کے پدمی کے جو ہر کرنے کا تذکرہ کر دیا ہے۔

(۴) ایک اور ثبوت بھی پدمادت کے فرضی قصہ ہونے اور خود شاعر جاتسی کے زمانے کے واقعات سے منتفق ہونے کا ہے یعنی یہ کہ عہد علامی میں قلعہ کھیلیا کا وجود بھی نہ تھا جس کا ذکر ملک صاحب نے کیا ہے۔ البتہ پدمادت کے زمانے میں ایک قلعے کی تعمیر کھیلیا میں ہوتی تھی جو اپنی مضبوطی اور استحکام کی وجہ سے کافی مشہور ہو گیا تھا۔  
 (۵) ایک بات اور بھی ہے جو علام الدین خلجی کے نام کو منتخب

کرنے اور اس فرضی واقعے کو اس کی طرف منسوب کرنے کی ضمن میں کہی جاسکتی ہے یعنی کہ عہد علام الدین کے صدیوں بعد ملک محمد جاتسی کے زمانے کے لگ بھگ ایک سلطان مالوہ میں گزرنا ہے جس کا نام غیاث الدین خلجی تھا۔ مانڈواں کا دارالسلطنت تھا اور اس کی حکومت کے حدود کے ڈانڈے جا بجا چتور سے ملے ہوئے تھے اور اکثر باہم مباربات رہتے تھے۔ اس کے بارے میں فرشتہ نے لکھا ہے کہ ”اس کو خوبصورت عورتوں کے جمع کرنے کا عجیب شوق تھا بڑا روں خوبصورت عورتوں کا ایک شہر بسایا تھا۔ کسی بد صورت کا گزرنا تھا بعویں ہی امیر، وزیر، قاضی، مفتی، کوتال، محتسب، خزانے دار غرض جملہ عہدوں پر مامور تھیں، عورتیں ہی دکان داری، تسبیحی، آہن گردی، پہلوانی، شعبدہ بازی اور دوسرے تمام صنعتوں اور پیشوں کو انجام دیتی تھیں۔ راجاؤں کی بیٹیوں اور امیروں کی دختریوں کو زنانے

میں وہی منصب خطاب اور عہدے ملے ہوئے تھے جو باہر راجاؤں اور امیروں کو حاصل تھے۔ ایک دستہ ترک عورتوں کا مردانہ لباس ہیں — اور ایک دستہ صبیتی عورتوں کا — مقرر تھا۔ نیزے لے لیے ترکش لگاتے کمر بستہ پپڑہ دیا کرتی تھیں۔

اگرچہ ہزارہا حسین عورتیں اُس کے شہر سن آباد میں جمع ہو گئی تھیں پھر بھی سلطان کو یہی حسرت تھی کہ جیسے ٹھنڈن اور صورت کو دل چلتا تھا ہنوز میسر نہیں آتی۔ آخر اس کے ایک مقرب نے بیڑا اٹھایا کہ وہ بادشاہ کے واسطے حسین ترین عورت (پدمی) تلاش کر کے لائے گا۔

چنانچہ اُس کی تلاش میں دلیں دلیں مارا پھر آخر مایوس ہو کر پلٹا جب اپنے بادشاہ کے علاقے میں واپس قدم رکھا تو کسی موضع میں ایک دوشیزہ جاتی ہوئی نظر پڑی جس کی رفتار و قامت ہی پر وہ جیران رہ گیا صورت دیکھی تو اپنے مطلوب سے بھی بہتر پایا۔ آخر وہیں رہ پڑا اور جس حیلے سے بھی ہو سکا اُس حسینہ کو اُڑا کر بادشاہ کی خدمت میں لا پہنچایا۔

بادشاہ بھی نہایت خوش ہوا اور بیش قرار صدر مرحمت فرمایا۔ اسی اثناء میں اُس دوشیزہ کے ورثا بھی فریاد کرتے آپنے اور سر را بادشاہ سے اُس شخص کے خلاف دادچا ہی۔

ورثا کو جب یہ معلوم ہوا کہ لڑکی بادشاہ کے محل میں ہے تو انہوں نے باعث شرف و سعادت سمجھ کر بادشاہ کو بخوبی معاف کروایا۔  
(رمان خود از فرشتہ)

چنانچہ ملک صاحب نے ممیل کے اعتبار سے غیاث الدین خلجی کے  
بجا تے علام الدین کے نام کی تحریف کر دی۔ جو شہرت و نظمت میں غیاث الدین  
سے کہیں زیادہ مشہور تھا اور ”پدمی“ یعنی حسین ترین عورت کی جستجو کی  
کھاسن کر انہوں نے اپنی بلند فکری سے نظم کی روح و روان کا نام بھی  
پدمی رکھ دیا۔

اس کے علاوہ چتوڑ کے ایک ہندی کتبے کی شہادت بھی اس  
دلیل کی تایید میں موجود ہے۔ جو اودے پور راج میں بطور آثار قدیمہ محفوظ  
ہے۔ اور وہ اکنٹگاہی کے کتبے کے نام سے مشہور ہے۔

اس سے پتہ چلتا ہو کہ کسی بادل گورا نامی سردار نے مانڈو کے  
غیاث الدین خلجی سلطان مالوہ کو سبب ۱۵ (مطابق ۱۳۸۰) میں اس  
جگہ نیچا دکھایا۔ سینکڑوں مسلمان روزانہ قتل کیے۔

جس جگہ وہ قتل کیے گئے وہ برج قلعہ بھی ”بادل سرنپگا“ کے نام  
سے آج تک مشہور ہے۔

اس کتبے سے میواڑ کے محققین نے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ ملک محمد جاہی  
کی مشنوی پدمادوت میں جو گورا بادل نام کے دوسرا مذکور ہوتے ہیں۔  
وہ حقیقت میں ایک شخص ہے یعنی یہی گورا بادل جس کا نام کتبے میں یا گیا ہے  
ممکن ہے اس خلجی سلطان مالوہ کو کسی نے چتوڑ کے رانا کے محل میں  
پدمی کے وجود کی خبر دی ہو اور اُس نے اشتیاق میں چڑھائی

لے گورا میواڑ کے ایک قبیلے کا نام ہے۔

لے رتن میں خلف رانا سانگا اور غیاث الدین خلجی ہم عمر تھے۔ کہنے کے  
بوجب گورا بادل نے اسی غیاث الدین کو نیچا دکھایا ہوگا۔

کی ہو۔ محاصرے میں گورا بادل نے اُس کے دانت لٹھنے کیسے ہوں لیکن یہ بھی ایک طاقتور سلطان تھا۔ آخر صلح ہو گئی ہو اور رانی کو آئینے میں دکھادینے کی شرط قرار پاتی ہوا اور سلطان آئینے میں صورت دیکھد کر چلا گیا ہو۔ لیکن چونکہ واقعہ ذرا لچسپ تھا۔ اس لیے تنخیلات کو بے لگاً دوڑانے کا کافی موقع ملا اور ملک صاحب نے زور تنخیل کا خوب خوب مظاہرہ کیا۔ چنانچہ اُنھوں نے محمد تقیٰ کی راجا کھیلہ پر فوج کشی کے نتیجے میں خاندان چنگوکی رانیوں کے جو ہر کرنے کے اور راجا اور سردار سب کے کٹ مرنے کے واقعے کو بھی اسی سلسلے میں شامل کر دیا۔ ورنہ سلطان مالوہ کے ہاتھوں رانا سانگا اور رتن سین نے بارہ لشکشیں کھاتیں لیکن کوئی رانا بھی اُن کے ہاتھوں اتنا تنگ نہیں ہوا۔ کہ رانیوں کے جو ہر کی نوبت آتی ہو اور تمام سردار، ٹھاکر، کنور اور رانا کٹ مرے ہوں۔

مندرجہ بالا وجوہ پر محققانہ نظر ڈالنے کے بعد یہ بات صاف نظر آتے گی کہ مثنوی پدمawat کا پورا ڈھانچہ ملک صاحب کے زمانے کے واقعات پر قائم کیا گیا ہے۔ یعنی کچھ حصہ تو رائے سین کے راجا سہیدی کے واقعات سے لیا گیا ہے۔ کچھ شیر شاہ کے قلعہ رہتاں کو فتح کرنے کے حال سے، کچھ غیاث الدین ظہبی کی پدمنی کی تلاش سے کچھ شیر شاہ کے زمانے کے مشہور حالات و واقعات سے کچھ محمد تقیٰ کے راجا کھیلہ پر فوج کشی سے، اس کے علاوہ اس نظم کی تکمیل میں تنخیل کو کچھ کم دخل نہیں دیا گیا۔ چنانچہ مثنوی کے آخر میں ملک صاحب نے خود ہی نظم کو فرضی قصہ قرار دیا ہے۔ اور کہا ہے کہ ”کہانی جو ڈر سناؤا“

اسی سلسلے میں ایک دوسری جگہ فرمایا ہو کہ قصہ کہانی کہنا ایسا ہی ہو جیسے دہی میں اسے متھ کر مکھن نکالنا ورنہ کہاں کی رانی اور کہاں کا راجالیعنی کہاں رانی پدمی اور کہاں علام الدین کامس کے ہٹن پر فریقتہ ہو کر چتوڑ پر حملہ کرنا۔

غالباً انھیں وجہ اور قرائیں کی بنا پر شمس العلماء مولوی ذکار اللہ خاں نے بھی اپنی مبسوط تواریخ ہندستان میں اس قصے کا خلاصہ دے کر کہا ہو کہ اس کی شان تاریخی واقعے کی نہیں افسانہ معلوم ہوتا ہو۔“  
موقوف تواریخ ترکتازان ہنر (فارسی) نے بھی اس قصے کو نقش کر کے اعتراض کیا ہو کہ ”علام الدین جیسے سلطان ذی شان کی شان سے یہ امر بعید معلوم ہوتا ہو کہ اُس نے غیر کی زوجہ پر اپنی نیت بد کی ہو غیر کی زوجہ پر نظر اٹھانا علام الدین کے قانون کے خلاف تھا۔ وہ ایسے لوگوں کا جو دوسروں کی بیویوں کو تو اتنکا پ جرم سے منع دشمن کہ زان کو اس نے خصی کر دینے کا حکم دے دیا تھا اور پونکہ علام الدین ایسے بادشا ہوں میں نہ تھا جو رعایا کو تو اتنکا پ جرم سے منع کریں اور خود اس فعل کے مرتكب ہوں اس لیے نہیں کہا جا سکتا کہ علام الدین

لئے اس ضمن میں بیان کے قاضی میث الدین سے علام الدین کی گلگتو سننے کے قابل ہوں ملاحظہ ہے۔

”ماہم چوتینیز مسلمان یم مسلمان نزادہ ایم۔ ایں کہ سیاست ہائے عظیم نہ سامنے ملک آرام نہیں گیرد۔ مردم براہ مستقیم نہیں آئند۔ چوں ضاق و فجارت در زنا حریص اند بزر و ضرب و قید و جس ممنوع نہ شوند بواسطہ عبرت با آں کہ نامشروع است، زانی را خصی می کنم دا ز آنکہ قصد و نیت من رفاهیت خلق اللہ است امید دارم کہ حق سمجھانے و تعالیٰ گناہم پر بخشد و در توبہ نیکرشادہ است“  
(رسنقوں از تاریخ فیروز شاہی)

نے اپنے لیے زنا کو جایز گر کر دیا۔ آنکھ کی تاییدیوں بھی ہوتی ہی کہ جب کوتوال علام الملک کے مشورے سے نصیحت پزیر ہو کر اُس نے خلق اللہ کو ترک شراب کا حکم دیا تو بقول (فرشته) بادشاہ نے اول اپنا عیش خانہ یعنی مجلس شراب بالکل برطرف کر دی۔ اپنے نفیس نفیس شرابوں کے ٹھم کے ٹھم دروازے کے آگے ٹنڈھوادیے اور مذکشی کے آلات و ظروف طلا رونقرہ سب گلا کر ان کے ٹپڑ، اشرفیاں ڈھال لیں۔

اس کے علاوہ علام الدین کا عہد ایسی مثالوں سے بھی خالی ہنیں کہ غیر کی عین وحی مسلکو چھ جنگ کے قیدیوں میں اس کے ہاتھ آئی ہوں اور اس کے قبضے میں یہاں تک پہنچ چکی ہوں کہ حرم سلطانی میں موجود ہو لیکن سلطان نے باوجود رغبت زبردستی نہ کی ہو تا انگکھ اس نے مذہب اسلام قبول کر کے سلطان سے شرعی تعین منظور نہ کر لیا ہو۔

پروفیسر حبیب (مسلم یونیورسٹی علی گڑھ) نے بھی امیر خسرو کی تاریخ علامی یعنی خزانیں الفتوح کے انگریزی ترجمے میں فتح چتور کے حالات کے تحت میں فرشتہ کا لکھا ہوا قصہ پڑھنی فارسی سے نقل کر کے

---

لہ ایک حسینہ گجرات کے راجا کرن کی مشہور و معروف رانی کنو لا دیوی قمی جو گجرات کی فتح کے سلسلے میں ویسیخ تھا یاف و اموال غنیمت کے ساتھ سلطان کے حضور میں میر دبار پیش کی گئی۔ سلطان نے یہ معلوم کرتے ہی کہ راجا کرن کی ذوجہ ہی اس کو فوراً محل میں لے جانے کا اور باعزاں تمام رکھنے کا حکم دیا۔ چنانچہ وہ معاپنی ماماؤں کے محل میں پہنچا دی گئی۔ شرعاً جنگ کی قیدی عورتیں کنیز ہونے کی حیثیت سے جائز ہیں۔ سلطان چاہتا تو اُس کو روزاں ہی کنیز بنانے کر ڈال لیتا لیکن اُس نے ایسا ہنیں کیا۔

یہ رائے ظاہر کی ہو کہ امیر خسرو کے بیان کے مقابلے میں فرشتہ کا بیان  
 لہ مثنوی پدمالت عہد فرشتہ کی مشہور تصنیف تھی۔ اُسی سے اخذ کر کے  
 اور اُس میں پیوند لگا کر متالف تاریخ فرشتہ نے اس اضافے کا ذکر اپنی تاریخ میں  
 کیا ہے۔ یوں تو فرشتہ کا بیان وہی ہو جو کہ دوسرے مورثین کا لیکن بعض بعض مقامات  
 پر انہوں نے ایسے واقعات بھی برج کئے ہیں جو دوسری تاریخوں کے خلاف ہیں مثلاً  
 اُنہوں نے مثنوی اور "کھان راسا" دونوں کے خلاف ڈولیوں میں مسلح پاہ  
 کے ولی جا کر راجا کو قید سے چھڑلانے کی تدبیر کو راجا کی عقائد بھی مسوب کیا ہے۔  
 معلوم ہوتا ہو کہ رائے سین کے واقعے کی بنابر چونکہ اُس زمانے میں راجا چخور کی  
 بھی عقائد میں مشہور ہو رہی تھی۔ فرشتہ نے زبان عام سے میضمون اٹا کر اُسے  
 علام الدین کے عہد سے منسوب کر دیا اور اپنی مورخانہ ذمہ داری کا ذرا سا بھی  
 خیال نہ کیا۔

۲۔ راجا کے قید سے بھاگ جانے اور گرد و نواح چخور کو تاخت و تاراج  
 کرنے اور علام الدین کو عابز کر دینے کا ذکر کیا ہے۔ گواں کی تایید میں گھنیل ٹاڈ  
 نے بھی فرماتی ہے۔ لیکن خود علام الدین کے زمانے کے برتن جیسے واقعہ نگاروں  
 کے حشم دید بیانات اور آن کتبیوں سے اس بیان کی تردید ہوتی ہے جن  
 سے ۱۵-۱۶ شمسی بلکہ اُس کے عرصے بعد یعنی ۱۷-۱۸ شمسی تک چخور میں اسلامی  
 حکومت کے استحکام کا پتہ چلتا ہے۔ ہر حال فرشتہ کا بیان کئی اعتبار سے مجرور  
 ہونے کی بنابر ناقابل اعتبار ہے۔ ایک اور بات بھی اس سلسلے میں قابل ذکر  
 ہے یعنی یہ کہ سلطان علام الدین کے پدمنی کے حاصل کرنے کے لیے  
 چخور پر چڑھاتی کرتے اور رانی کے خاندانی آن پر اپنی جان دے دینے کا  
 ذکر فرشتہ نے بھی نہیں کیا۔

پہنچل ملھر سکتا ہے۔

اس اجمانی گفتگو سے اس قدر تواضع ہو گیا کہ شنروی پر ماوت ازستنا پا ملک صاحب کے تخیلات کی رہیں مت ہو گئے ہاتھ مورخین مابعد نے جو کچھ اس افسانے کے متعلق لکھا ہو اُسے بھی پر کھلیں تاکہ معلوم ہو سکے کہ ملک صاحب کے تخیلات پر جو حاشیے لگائے گئے ہیں اور جن سے افسانے کو تاریخ بنایا گیا ہے۔ اُن میں اور ملک صاحب کے بیان میں کس قدر فرق ہے۔ اور ملک صاحب کی خوشہ چینیوں نے نقش ثانی کو نقش اول سے کس قدر بلند یا پست کھینچا ہے۔

چونکہ ملک صاحب کے عین مابعد کے مورخین میں اس افسانے کی تفصیل کرنی ڈا اور ابوالفضل ہی کے یہاں ملتی ہے اس لیے ہماری تنقید کیتیاں جیسی دو بیانوں تک محدود ہو گی۔ فرشتہ کے متعلق پہلے ہی کہا جا چکا ہے کہ اُس کا بیان نہ قابل اعتبار ہے اور نہ مفصل اس لیے اُسے نظر انداز کیا جاتا ہے۔

کرنل طاؤ نے اپنی تصنیف "تاریخ و روانیت راجستان" میں چتوڑ کے محلے کا ذکر اس طرح کیا ہے۔ ۱۱ اکرم سبھ ۱۳۳۱ میں لکھی سی چتوڑ کی گدی پر بیٹھا۔ لکھی سی کی کم سنی کی وجہ سے اُس کا چچا بھیم سی لہ ڈاکٹر المیشوری پر شادا پنی تصنیف "تاریخ ہند قرون وسطی" (MEDIEVAL INDIA)

کی دوسری اشاعت ۱۹۷۲ء مطبوعہ انڈین پرنس کے صفحہ ۱۹۶ پر حاشیے میں رقمطراز ہیں کہ طاؤ نے بھیم سی غلط لکھا ہے اور ان کا نام رتن میں تھا۔ نین سی نے اپنی کہانی (KHAYATA) میں رتن سنگھ لکھا ہے اور یہی ابوالفضل نے آئین اکبری میں لکھا ہے فرشتہ نے بھی رتن سنگھ لکھا ہے۔ حالانکہ صحیح نام نہ بھیم سی ہے نہ رتن سنگھ

اُس کے ولی کی حیثیت سے کام کرتا تھا۔ بھیم سی کی شادی سنہل کے چوبہان خاندان میں راجا ہمیر کی لڑکی پرمنی سے ہوتی تھی، جو حسن و جمال میں آپ اپنی نظیر تھی۔ پرمنی کے حسن کا چرچا من کر علام الدین نے چتوڑ پر فوج کشی کی اور رضاۓ چھڑ گئی۔ دوران جنگ میں بادشاہ نے کہلوا بھیجا کہ اگر مجھے پرمنی کے درشن ہو جائیں تو یہی دلی پڑھ جاؤ۔ اس پر یہ طے ہوا کہ علام الدین پرمنی کا عکس دیکھ سکتا ہے، اس قرارداد کے بعد رضاۓ ختم ہو گئی اور علام الدین پرمنی کی صورت دیکھنے کے لیے قلعے میں گیا۔ قلعے سے پہنچنے وقت راجا بھیم سی بادشاہ پر اعتماد کر کے آخری پھاٹک تک پہنچا کر آیا تھا کہ علام الدین کے سپاہیوں نے جو بہلے ہی سے گھات میں لگے ہوئے تھے، راجا کو قید کر کے شاہی خیبوں میں نظر بند کر دیا، اور اس طرح بھیم سنگھ کو اپنے قبضے میں کر کے اس کی رہائی کو پرمنی کے حصول پر محصر کیا۔ راجا کے قید ہو جانے کی خبر سن کر سارے چتوڑ میں ایک تلاطم برپا ہو گیا اور پرمنی نے اپنے میکے کے ڈونامور سرداروں یعنی گورا اور بادل سے طلب اعانت کی۔ گورا پرمنی کا چچا ہوتا تھا اور بادل اس کا چچا زاد بھائی تھا اور گورا کا بھیجیا تھا۔ ان دونوں کی رائے کے مطابق علام الدین کے پاس پیام بھیجا گیا کہ پرمنی آئے گی مگر راتیوں کی طرح اس لیے تمام شاہی فوج ہڑادی جائے۔ اور پر دے کا پورا پورا انتظام کر دیا جائے۔ اور یہ بھی کہلوا دیا کہ پرمنی کے ہمراہ بہت سی کنیزیں بھی ہوں گی اور اس کی سہیلیاں بھی اُسے رخصت کرنے کے لیے ساختہ جائیں گی چنانچہ سات سو پالکیاں علام الدین کے خیبے کی طرف چلیں ہر ایک پالکی میں ایک ایک راجبوت بیٹھا تھا۔

ہر پالکی اٹھانے والے چھو کھار تھے۔ جو دراصل سپاہی تھے۔ یہ پالکیاں جب نیچے کے قریب پہنچیں تو قناتیں لگیر دی گئیں تاکہ اندر سواریاں اٹھار دی جائیں۔ شاہی محل میں داخل ہونے سے پہلے پدر منی کو اپنے شوہر سے ملنے کے لیے صرف آدم گھنٹے کی مہلت دی گئی۔ بھیم سی کے لیے ایک تین گھوڑا پہلے سے تیار تھا۔ وہ اس پر سوار ہو کر اُسی وقفے میں جو اسے اپنی بیوی سے ملنے کے لیے دیا گیا تھا، گورا بادل اور کچھ دوسرے ساتھیوں کے ساتھ چتور گڑھ کے اندر پہنچ گیا۔ باقی راجپوت بھی ساتھ ہی ساتھ پالکیوں سے کو درپڑے اور انہوں نے دیر تک شاہی فوج کو تعاقب سے باز رکھا۔ یہاں تک کہ ایک ایک کر کے سب مارے گئے۔ پھر کیا تھا، جب کوئی روک ہی نہ رہی تو شاہی فوج نقلہ کے پھاٹک تک پہنچ گئی۔

پھاٹک پر خوب لڑاتی ہوتی اور راجپوتوں نے گورا اور بادل کی سر کردگی میں خوب خوب دادشجاعت دی۔ یہاں تک کہ شاہی لشکر ہنزیریت پاکر دتی پلٹا۔ راجپوتوں کو اس لڑاتی میں فتح تو ضرور ہوتی۔ لیکن چتور کے چیدہ ہنہا درسب قتل ہو گئے، ان میں گورا بھی تھا۔ بادل کی عمر صرف ۲۰ سال کی تھی۔ مگر وہ بڑی دلیری سے لڑا اور صحیح وسلامت واپس بھی آیا۔ اپنے شوہر کے بہادری سے جان دینے کا حال سن کر گورا کی بیوی ستی ہو گئی اس شکست کے بعد سنبھل ۱۲۸۰ (متابق ۱۳۴۶ء) میں علام الدین نے چتور پر پھر

فوج کشی کی۔ اس لڑائی میں رانا کے گیارہ فرزند کام آئے وہ خود بھی مارا گیا اور رانی پرمنی بھی سستی ہو گئی ॥  
ٹاؤ کا یہ بیان راجپوت تذکرہ نویسوں کے مطابق ہے اور دو ایک مقاموں کے علاوہ اُس تفصیل سے بھی ملتا جلتا ہے جو ابوالفضل نے چتوڑ کے حلے کے سلسلے میں آئین اکبری میں دی ہے۔

آئین اکبری میں بھیم سی کے بجائے رانا کا نام رتن سی (رتن سنگھٹا رتن سین) لکھا ہے اور رانا کے مارے جانے کا ذکر بھی ابوالفضل نے دوسرے عنوان سے کیا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ "جب دوسری لڑائی میں بھی علام الدین ناکامیاب رہا تو اُس نے صلح کا پیغام بیج کر رتن سی کو ملنے کے لیے بلا یا۔ علام الدین کے بار بار پڑھاتیوں سے رتن سی تنگ آچکا تھا۔ اسی وجہ سے جب صلح کا پیغام ملا تو ملاقات کرنے کے لیے تیار ہو گیا۔ غرض ایک شخص کو وہ ساتھ لے کر علام الدین سے ملنے کے لیے گیا۔ وہاں اُس کے ساتھی نے دھوکا دیا اور رانا

لہ علام الدین نے حملہ اول ہی میں چتوڑ فتح کر لیا تھا۔ جیسا کہ حضرت امیر خسرو کی اس بیت سے ظاہر ہوتا ہے جو تسبیح چتوڑی کے متعلق آپ کی مشنوی دولانی و خضر خال میں مندرج ہے۔

بدولت کر دزاں پس عزم چتوڑ خرابی داد آں ہم را پہ یک دور  
”بہ یک دور“ سے ظاہر ہے کہ قلمب چتوڑ ایک ہی پورش میں لے لیا گیا تھا۔ کوئی دوسری لشکر کشی کام جمعہ تک پہنچے اُس کے بعد بھی نہیں ہوئی۔ ورنہ خزانیں الفتوح یا تاریخ فیروز شاہی میں اس کا ذکر ضرور ہوتا۔

مارڈ والا گیا موس کے قتل کے بعد آرسی تخت نشین ہوا۔ بادشاہ نے چوتور کی بے سر و بامان سے فایدہ اٹھایا اور قلعے پر حملہ کر دیا۔ آرسی مارا گیا اور پہنچنی سب عوتوں کے ساتھ تھی ہو گئی۔ ان دونوں بیانوں کو پیش نظر کھکھراں قصے کی افساوی حقیقت سے قطع نظر کر کے نظم پدمawat کو ملاحظہ فرمائیے تو ملک صاحب کے بیان میں ایسی جملہ اختلاف ملے گا۔ مثلاً یہ کہ شاعر جاتسی نے طاڑ کی تاریخ کے خلاف بجا تے بھیم سی کے رتن سین لکھا ہے، ملک صاحب نے لکھا ہے رتن سین سنبھل نیر کے راجا۔ دیو پال کے ہاتھ سے مارا گیا۔ حالانکہ ان بیانات میں یہ ہو کہ وہ مسلمانوں کے ہاتھ سے قبل ہوا یہ دوسرا سوال ہو کہ رڑاتی میں مارا گیا، یا وہو کے میں پدمawat میں شرط صلح یہ لکھی ہے کہ سمندر کی رٹکی لکشی کے دیے ہوتے تھے علام الدین کو سلیں۔ حالانکہ دوسرے بیانوں میں بھی عکس دیکھنے کی شرط لکھی گئی ہے ملک محمد نے بھی بادشاہ کو پدمawat کا عکس آئینے میں دکھلایا ہے لیکن شرط صلح کی بنا پر نہیں بلکہ عرض حسن اتفاق سے، راٹھو کا ذکر بھی ملک محمد ہی کے زور تھیں کا نتیجہ ہے۔ بعد کے تذکروں میں اس کا کہیں بھی پتہ نہیں۔ رانا کو بجا تے اس کے کہ شاہی خیموں میں قید کرتے ملک صاحب نے دلی میں نظر بند کیا ہے۔

یہ ہیں وہ باتیں جو ابوالفضل اور طاڑ کے بیانات کے خلاف ملک صاحب کی نظم میں پائی جاتی ہیں۔ اب دیکھنا یہ ہو کہ آیا ان اختلافات کو پیدا کر کے ملک محمد جاتسی سے اخذ کرنے والے بزرگوں نے اس افسانے کو بلند کیا ہے یا پسست۔

چہار تک رانا کے نام کا تعلق ہے۔ جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے

گوہمد علام الدین میں دراصل کوتی رانا اس نام کا چوتھا میں نہ تھا لیکن پہنچنکہ ملک محمد جاتسی کے بیان کی بناء پر عام موڑخ متفق ہیں کہ والی پتیور کا نام ترن سین یا ترن سٹنگھ تھا۔ ایسی صورت میں ٹاؤ کی شہادت محض اس بات کا پتہ دیتی ہو کہ ٹاؤ نے راجا کے نام کے بارے میں ملک محمد جاتسی سے اخذ ہنیں کیا۔ اور اس تقلید نہ کرنے کی وجہ سے ڈاکٹر اشیوری پرشاد نے جبیکار عرض کیا جا چکا اس کا بتایا ہوا نام غلط ٹھہرا دیا اور ملک صاحب کے بتاتے ہوئے نام کو صحیح قرار دیا رہ گئیں اور باتیں، سوانحیں بھی کیے بعد دیگرے جانچ لیجیے ملک صاحب نے محض ضمیں طور پر پدمادتی کے عکس کو آئینے میں دکھا کر جس بڑی ضرورت کو پوکایا ہو وہ غالباً اُن کے متبوعین کے پیش نظر رہ سکی۔ تبھی تو اُنھوں نے عزت اور آبرو کے تمام خیالات کو فراموش کر کے پدمادتی کے چہرے کو آئینے میں راجا کی رضا مندی سے دکھائے جانے کا افسانہ جوڑ دیا۔ حالانکہ اس قسم کا اضافہ بجائے مورخین کے ملک صاحب کے لیے زیادہ موزوں ہوتا کہ اُس اضافے سے اُن کی کہانی زیادہ دلچسپ ہو جاتی۔ لیکن ملک صاحب کی انسانیت اور غیرت یہ گوارانہ کر سکتی تھی کہ داستان کی روح رواں یعنی ترن سین کی کسی انسانی یا اخلاقی مکروہی کو دکھا کر اُسے دنیا کے سامنے ٹکک کر دیں۔ یہی وجہ تھی کہ اس خیالی تصویر کشی میں اُنھوں نے اپنے مددوچ کا کچھ بھی ذکر لاتے وقت کافی احتیاط بر تی ہے۔

مثلاً۔ ترن سین کا اس بات پر راضی ہو جانا کہ ایک نا محروم اُس کی رانی کا چہرہ دیکھے، خواہ وہ آئینے ہی میں کیوں نہ ہو،

ملک صاحب نے اپنے مددوہ کے لیے گوارانہ کیا اور اُس کو بچانے کے لیے انھوں نے سمندر کی لکشی کے دیے ہوتے پائچ تھایف کا ذکر اپنے زور تھیل کی بنا پر کر دیا اور اسی کو صلح کی شرط قرار دیا۔ حالانکہ غیاث الدین خلجی کا آئینے میں رانی کا منہ و بیخنے والا قصہ اُن کے پیش نظر تھا جسے اُسی طرح کامیابی کے ساتھ استعمال کیا جاسکتا تھا جیسے بعد کے مور غین نے اُسے استعمال کیا لیکن ملک صاحب نے ایسا نہیں کیا بلکہ اس ٹکڑے کو اس حسین انداز سے پیش کیا کہ نہ پدمتی کو غیرت پر آج آئی نہ رتن سین کی آبرو پر۔ چنانچہ اس مقصد کو پورا کرنے یعنی اپنے مددوہ کے اخلاق اور وقار میں فرق نہ لانے کی غرض سے ملک صاحب نے نظم میں ایک فرضی شخص را گھو کا اضافہ کر دیا جس کے بغیر ملک صاحب پدمانت کا عکس علامہ الدین کو دکھانے سکتے تھے۔ را گھو گھر کا بھیدی تھا وہی بتا سکتا تھا کہ وہ تمام عورتیں جو بادشاہ کو دیکھنے کے اشتیاق میں متحبسانہ انداز میں جمع ہوئی تھیں ان میں پدمانتی نہیں ہو اور بادشاہ اُسی سے پوچھ بھی سکتا تھا۔ چتوڑ کے کسی دوسرے آدمی سے بادشاہ یہ سوال اخلاقاً نہ کر سکتا تھا کہ اُن عورتوں میں پدمتی کون سی ہو۔

ملک صاحب نے رتن سین کا محبس بجائے خیمے کے دلی قرار دے کر ایک بڑی ضرورت کو پورا کیا ہو۔ راجا کو دلی پہنچا دینے کے بعد انھیں موقع ملا کہ وہ رانیوں کے رنج و غم کا خالکہ بھیجنیں۔ قاصدوں اور جاسوسوں کو چتوڑ روانہ کریں۔ پدمتی کے پاس دیوبال کا پیغام پہنچائیں۔ اور گورا بادل کی بہادری کو دل کھول کر

بیان کریں۔ گواہ سے ملک محمد کا مطلب رتن سین کی رانیوں کی محبت اور بادل کی کم سنی اور دلیری کی نمائش بھی تھی۔ لیکن اصل غرض ان کی یہ تھی کہ وہ دیوپال کو پیش کر سکیں تاکہ رتن سین کو چتوڑ واپس لانے کے بعد قبل اس کے کہ شاہی لشکر چتوڑ پہنچے اُسے دیوپال کے مقابلے کے لیے بھج کر رانا کی غیرت اور حمیت کا ثبوت بھی دیں اور اُس کو شاہی فوج کے ہاتھوں مارے جانے کی ذلت سے بھی بچا سکیں۔

غرض ملک صاحب نے ہر جگہ نظم کے حسن و قبح کا لحاظ کرتے ہوتے افساؤں میں واقعات کارنگ بھرا ہو۔ کہیں نظم میں حسن پیدا کرنے کے لیے کہیں مخصوص افراد نظم کی سیرت کو بلند کرنے اور اُن کے وقار کو قایم رکھنے کی غرض سے اور کہیں درس اخلاق دینے کے لیے اور یہ سب اُنھوں نے اس انداز سے کیا ہو کہ سارا افسانہ واقعہ معلوم ہونے لگا۔

ع۔ عالم ہمه افسانہ ماوارد و ماہیج

البتہ جیسا کہ ظاہر ہوا ملک صاحب کے خوشہ چیزیں اس افسانے کو تاریخ کے صفحات پر جگہ دیتے وقت نقش ثانی نقش اول سے بہتر نہ بناسکے۔

**شاعر جاتی کا نظر یہ محبت** | محبت کے مختلف عنوان ہوتے ہیں مثلاً زن و شو کی محبت جو عموماً تعلقات قائم ہونے سے شروع ہوتی ہے اور بعد میں اس حد کو پہنچ جاتی ہے کہ عورت اپنے مرد کے لیے ہر قسم کی زحمتیں

اٹھانے کے لیے تیار ہو جاتی ہو اور یہی حال اکثر مرد کا بھی ہوتا ہو۔ عورت کے نزدیک مرد اُس کی دنیا ہوتی ہو اور مرد کے لیے عورت سکون کا باعث۔ اس قسم کی محبت کی مثال رام اور سیتا ہیں۔ رام کی جلاوطنی کے زمانے میں سیتا جی کاؤن کے ساتھ جنگل کی مصیبتوں سہنا۔ پھر راون کے سیتا کو ہر لے جانے کے بعد ایک طرف سیتا کا پریشان رہنا اور دوسری طرف رام کا سرگردان پھرنا زن وشو کی محبت کا بہترین م noune ہو۔ یا ایسی محبت جو بے یک نظر پیدا ہو جائے مثلاً شکنستلا اور دشمنت کی محبت کہ دونوں ایک دوسرے کو دیکھتے ہی دل دے بیٹھتے ہیں۔ یا وہ بوالہو سامنے جذبہ جسے سطحی نظر سے دیکھتے والے محبت کا نام دے دیتے ہیں لیکن جس کا انجام چاروں کی چاندنی اور پھر انڈھیرا پاکھ سے زیادہ کچھ ہنسیں ہوتا ہو۔ یا وہ محبت جس کے لیے کہا گیا ہو کہ "بسا کین دولت از گفتار خیزد" پدماؤت میں اسی محبت کا تذکرہ کیا گیا ہو۔ رتن سین تو تے کے منہ سے پدماؤتی مکی تعریف سنتا ہو فریفہتہ ہو جاتا ہو اور جوگی بن کر اس کی تلاش شروع کر دیتا ہو۔ اس قسم کی محبت گوفاری عشق کے مطابق ہو جہاں فرہاد شیریں کے لیے پہاڑ کھود ڈالتا ہو یا مجنوں لیلی کے لیے دشت دشت مارا پھرتا ہو مگر ہندی طریقہ عشق کے خلاف ہو جہاں عورت مرد سے عشق کرتی ہو اور اس کی جدائی میں پریشان رہتی ہو۔ شاعر جاٹسی نے جہاں اس رواج سے علیحدگی اختیار کی ہو وہاں پدماؤتی کو بھی اتنا ہی بے قرار دکھا کر ہندی طریقہ محبت کا لمحو نہ بھی پیش کر دیا ہو اور اس طرح فارسی

اور ہندی محبت کے دو متصاد نزوں کو ایک ہی مقام پر اٹھا کر دیا ہے۔ پدمی کی محبت اور عشق کا اس سے زیادہ اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ رتن سین کے سولی پر لٹکا دینے کا حکم من کروہ بال بھرنے اور منہ پر دھول ڈالنے لگی یا بعد میں اُس سے جدا ہو کر دیوانہ وار پھرنے لگی۔ رتن سین پہلی مرتبہ اس محبت کی دیوی کو دیکھ کر جب غش ہوا ہے اُس وقت بحوالفاظ پر مادقی کے منہ سے نکلے ہیں وہ اس کی حقیقی محبت کے شاہد ہیں اور ہندی طریق عشق کے گواہ۔ وہ کہتی ہے۔  
 ”جوگی تو نے بھیک حاصل کرنے کے لایق جوگ نہیں سیکھا جب بھیک کا چل حاصل کرنے کا وقت آیا تو سو گیا“ محبت میں فراق اور وصال کی جو تصویریں پیش آتی ہیں اس کا خاکہ بھی ملک صاحب نے خوب کھینچا ہے۔

فرق | جس عنوان سے شاعر جائسی نے فراق کا ذکر کیا، ہے اُس مبالغہ آمیزی کے باوجود سنجیدگی اور متناہت پائی جاتی ہے۔ اُن کا مبالغہ بات کا بتنگڑ نہیں معلوم ہوتا اور اس میں ایسی ترطیب ہے جو سماں کو بے چین کر دے اور پھولوں کو خاک سیاہ اور پانی کو آگ بنادے۔ البته شاعر کے درود کا باطنی پھلو جتنا روش ہے اتنا طاہری پھلو نہیں ہے درد کے ظاہری پھلو کی مثالیں بھی اُن کے کلام میں ہیں مثلاً راجا کے درد محبت کا ذکر انھوں نے یوں کیا ہے۔

آخر جرنہہ نہ کا ہو چپوا      تب وکھ دیکھ چلاے سوا  
ترجمہ - حرف اس طرح جلتے تھے کہ کوئی خط کو چھونہ سکتا تھا یہ دیکھ کر  
 آخراں جاری ہے ن کا ہو چپوا      تباہ دعویٰ دے لیں چلا لے سوا ॥

تو تاچلایا۔ یا نامگتی کی حالت فراق کا تذکرہ ان لفظوں میں موجود ہے جیسے پنکھی کے نیر ہو کہے بڑے کے بات سوتی پنکھی جائے جز تزویہ نہیں ترجمہ۔ جس پرندے کے نزدیک ہو کہ بھر کا حال کہتی ہوں۔ پرندہ اور درخت دونوں جل جاتے ہیں۔ پتہ نہیں چلتا۔ مگر یہ اُن کا امتیاز نہیں ہے۔ اُن کی خصوصیت تو باطنی پہلو کا اظہار ہے۔ چنانچہ انہوں نے یہ کم کہا ہے کہ جدا تی کا درد اتنا قوی ہے لیکن یہ زیادہ کہا ہے کہ درد فراق ایسا موثر ہے۔ مثلاً ایک جگہ فرماتے ہیں۔

لائیوں بھرے، بھرے جس بھارو پھر پھر بھوٹجس تجویں نہ بارو ترجمہ۔ نہیں تھاری لگن میں ایسی جلی ہوں جیسے بھاؤ میں دانے کے پار پار جلتا اور مجھتا ہے مگر بالوں کو نہیں چھوڑتا۔ فراق نے رہ رہ کر مجھے جلا یا لیکن نہیں نے تجھے نہ چھوڑتا تھا نہ چھوڑا۔

یہاں محبت کی مقدار نہیں بتائی گئی نہ اس کی ناپ کا کوئی پیمانہ بتایا گیا ہے نہ وہ محبت جس کا ذکر ملک صاحب نے کیا ہے وہ ایسی ہے جسے ناپا جائے یہ محبت تو دل ہی میں پیدا ہوتی ہے وہی رہتی ہے وہی بڑھتی ہے اور وہی رہ کر عاشق کو نیست و نابود کر دیتی ہے۔ — شاعر جائسی نے جدا تی کا ذکر جس عنوان سے کیا ہے اُس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ اُن کی محبت باطنی ہے

لے  
جہی پنکھی کے نیوار ہوئے، کہے بیوارہ کے بات ।  
سڑی پنکھی جاے باری، تا خیر ہوئی نیمات ॥

لے  
لما گیڈ جرے جرے جس مار ।  
فیڑی فیڑی بُنے سی تجیڈ ن بار ॥ (پدماساوت)

ذکر ظاہری -

چنانچہ "پریم یوگی" رتن سین کی رخصت کے وقت جب طرح  
السانی دل دونیم ہیں اُسی طرح چاند، جنگل کے پیڑ، جانورا پرند،  
پھر بھی افسرده دل نظر آتے ہیں۔ اسی طرح جب نامگتی کی آنکھ سے  
فرق کے آنسو گرتے ہیں تو ایسا معلوم ہوتا ہو کہ دنیا مغمونہ ہے۔ ناگتی  
کا درد فراق ہندی ادب کا ایک نایاب گوہر ہے۔ نامگتی پیروں کے  
یچے رات بھر روئی پھرتی ہے اور پرند اور پیڑ غرض جو بھی اس  
حالت غم میں اُس کے سامنے آتا ہے اُسے وہ اپنا ڈکھڑا سانی  
ہے اور سننے والوں کی خاموشی سے یہ محسوس ہوتا ہو کہ وہ اثر  
لے کر داستان المسن رہے ہیں۔

کیا کہنا محبت کی اس منزل کا جہاں غیر اپنے معلوم ہونے لگیں  
اور بیگانوں میں یگانگت پائی جائے۔ دوسرے شاعروں نے  
پرندوں سے تجاوط کرنے کے بعد ان سے کوئی مدد نہیں لی مگر  
شاعر جاتسی نے ان کے دلوں میں بھی انسانی ہمدردی کا حذبہ پیدا  
کر دیا ہے۔ رام کے پرند جواب ہنیں دیتے بلکہ جب نامگتی جنگل جنگل

لے گہک گہک جس کوئی روئی رکت آنسو چکنگی بن بوئی  
ترجمہ - کہک کہک کے کوئی کی طرح روئی اور اشک خونیں نے چکنگی سے جنگل بھر دیا۔

کھڑکی کھڑکی جاس کوے جل رہی ॥ رکت آنسو چونکنگی بن بوئی

لے پھر پھر روئی کوئی نہ ڈولا آدمی رات ہنگم بولا۔

ترجمہ - بار بار روئی لیکن کوئی نہ لٹکا آدمی رات کو ہنگم بولا۔

فیر فیر ریس کوئی نہیں ڈولتا ॥ آدھی راتی چیہنگام بولا۔

روتی پھرتی ہو تو آدمی رات کو بہنگم پرند بولتا ہو اور پوچھتا ہو کہ کس سبب سے رات بھرا آنکھ نہیں لگاتی یہی نہیں بلکہ حالات معلوم کرنے کے بعد پیام لے جانے پر بھی تیار ہو جاتا ہو۔

فرق کا جتنا بھی ذکر پر مادوت میں ملتا ہو اس کا بہترین حصہ نامگتی کا بارہ ماسہ ہو جس کا ترجمہ آخر کتاب میں شامل ہو اس میں مختلف قسم کے تاثرات فرق ملتے ہیں آدمی کے لگاتے ہوئے پھول پھل پودے کس طرح اُس کے غم اور خوشی میں مژریک رہتے ہیں اس کا ذکر بھی بارہ ماسے میں موجود ہو۔

چنانچہ جداۓ کے زمانے میں نامگتی کا سارا پایغ سوکھ جاتا ہو۔ اُس میں کوئی دل کشی باقی نہیں رہتی لیکن رتن شکن کے چتوڑ و اپس آتے ہی سرسبز و شاداب ہو جاتا ہو۔

فرق کا تذکرہ کرتے وقت ملک صاحب نے اس حقیقت کو نظر انداز نہیں کیا کہ فرق میں ڈکھ اور سکھ دونوں تکبیف دہ ہوتے ہیں۔ بلکہ اچھی چیزوں غم کو اور بڑھادیتی ہیں۔ جداۓ کا مرض ایسا نہیں ہوتا کہ گرد و پیش کی نوشنا چیزوں سے دل بہلے اُن سے تو غم میں اور بھی اضافہ ہوتا ہو۔ نامگتی دلکھتی ہو

لے کیجھ ڈکھوینا نہ لا اوس آنکھی

ترجمہ۔ کس کے درد سے رات بھرا نکھ نہیں لگاتی۔

کہہ دُخُل رَئِنِ نَ لَا بِيْسَ آنْخِي (پدماषٹ)

پلٹتی باغماتی کیبڑا ری ।

سونے فُل فُلی فُل بَارِي ॥

کہ سب کے پھرے ملتے ہیں مگر اُس کا پیارا نہیں پلٹا تو کس حسرت سے کہتی ہو کہ "کنت نہ پھرے بدیسا بھوے" یعنی شوہرنہ پلٹا پر دیں میں بھول گیا۔ اسی غم فراق میں وہ یہ بھی بھول جاتی ہو کہ پداوتی ہی اُس کی پرزاشتانی کا باعث ہو۔ اس کو بہنگم پرندے کے ہاتھ یہ پیغام کہلا بھجتی ہو۔

مولہ بھوگ سول کا جنباری سوندھ دشٹ کے چاہن ہاری ترجمہ۔ مجھے عیش و عشرت کی خواہش نہیں نہیں تو فقط دید کی خواہاں ہوں۔

جدائی کے عالم میں نامگتی تمام خودداریوں کو بھول جاتی ہو اور پرندوں اور چرندوں کو بھی نہایت محجز کے ساتھ مناطب کرتی ہے۔ "بھوزرا" اور "بیے کاگ" کا انداز تنخاطب داد سے بے نیاز ہے۔

غرض جائسی نے جدائی کا جو غالکہ پیش کیا ہے وہ بہت مؤثر ہے اور چونکہ نامگتی کی داستان فراق بیان کرنے میں ملک محمد جاہی نے ہندی مذاق اور ادب کا بہت لحاظ رکھا ہے اور فارسی ادب کی جھلک کم آسکی ہے اس لیے داستان اور بھی مؤثر ہو گئی ہے۔

وصال اور نامگتی کی دلدوڑ آہوں کے بعد ہی ہم کو نغموں کی آوازیں سناتی دینے لگتی ہیں۔

۱۶  
ماؤہ بیوگ ساؤں کا ج ن باری ।

ساؤہ بیو دیسٹ کے چاہن ہاری ॥

(پہنچاوار)

غم کی نظری پایداری اور پھر اس پر نامگتی کی کوک ایسی نہیں کہ انسان اس غم کے اثر کو فراہمی دل خوش گُن داستان کے سنتے ہی فراموش کر دے البتہ انخلال اس کا مقاضی ضرور ہوتا ہو کہ اب یہ آہیں نہ سُنا تی دیں تو اچھا ہو۔ چنانچہ ملک محمد جاہی نے اس ضرورت کو پورا کیا ہو اور ایسا کر کے اُنھوں نے نظم میں چار چاند لگا دیے ہیں اس برعکس مقابلے نے وصال کے لطف اور فراق کے غم دونوں کو بڑھا دیا ہو۔ شادی کے بعد تین سین اور پدم اوپنی کے وصال کا ذکر پدم اوپنی میں اتنے ہی تفصیل کے ساتھ بتتی وضاحت کے ساتھ نامگتی کے فراق کا ذکر کیا گیا ہو۔ پدمی کا سنگار کر کے تین سین کے پاس آتا اس حقیقت نظم کا ایک خاص اور دل فریب جزو ہو جس میں محکات کا کافی زور موجود ہو۔

وصل کی شب پہلے تو کچھ اور باتیں ہوتی ہیں اُن کے بعد راجا اُن مشکلات کا تذکرہ چھیرٹا ہو جو اسے راہ میں پیش آتی تھیں۔ غالباً پدم اوپنی کی ہمدردی حاصل کرنے کے لیے۔ لیکن راجا کی ساری کہانی سنتے کے قبل ہی بجا تے ہمدردی کے وہ اظہار نفرت کرتی ہو اور کہتی ہو کہ میں رانی اور تو جوگی میرا تیر کیا ساتھ۔

مگر ان بے اعتنائیوں کے باوجود بھی تین سین اپنا قصہ الاتپا ہی جاتا ہو اور درد الْفَت کے اظہار میں مصروف رہتا ہو یہاں تک کہ پدمی تین سین کی محبت کا اندازہ گر کے اس کی جان فشاریوں کی داد دیتی ہو اور اُسے سر لہنے لگتی ہو۔

یہی وہ منزل معرفت ہو جہاں پہلے فدا ہمیں اچھا معلوم ہوتا ہو اور بعد کو ہم بھی خدا کو اچھے معلوم ہونے لگتے ہیں۔ پہلے تین سین کو پدمی سے محبت ہوتی ہو بعد میں پدمی بھی محبت کرنے لگتی ہو۔ اس سلسلے میں شاعر جاسی نے جسمانی لطف اندوڑی کا جو خال خال ذکر کیا ہو اس میں بھی محبت کی مٹھاں کو قائم رکھا ہو جس کی وجہ سے یہ تذکرہ مذاق سلیم پر گواں نہیں گزرتا۔ ملاحظہ ہوا ایک جگہ فرماتے ہیں۔  
 گر جے گنگ چونک لکھ لائے

ترجمہ۔ جب بادل گر جتا ہو تو چونک ک روشنہر کے لگے لگ جاتی ہو۔ ناگتی کو جو بوندیں فراق میں تیرسی لگتی ہیں پدمی کو وہی بوندیں لطف دیتی ہیں۔ فراق اور وصال میں اتنا فرق۔

پدمات کا مرتبہ ہندی ادب میں پدمات اپنی ٹھیٹھ زبان،  
بے عیب طرزادا، ترتیب و  
تسلی، سادہ سیرت اور وصف نگاری کے اعتبار سے ہندی ادب  
میں ایک نمایاں درجے پر فالائز ہو اور ہندی زبان کی پرکیم کہانیوں میں

|                                                                                            |                      |                                 |                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------|------------------|
| سلہ ہندی زبان میں جو پرکیم کہانیاں لکھی گئی ہیں اُن کو تین بڑے حصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ | ۱۔ "بیر گا تھا"      | ۲۔ "پرکیم گا تھا"               | ۳۔ "جیون گا تھا" |
| پرکھوی راج راسو                                                                            | مرگا وقی۔ اندر راوی  | رام چرت مانس                    | مصنفہ            |
| مصنفہ                                                                                      | چتراؤقی۔ پدمات مصنفہ | نور محمد غوثان، قطبین، ملک محمد | چند بردائی       |
| تلسی داس                                                                                   | (علی الترتیب)        |                                 |                  |

پدمادت سر بلند نظر آتی ہو۔ مرگاوتی، اندراؤتی، چتراؤتی وغیرہ کو لوگ کم جانتے ہیں لیکن پدمادت ہندی ادب کا جگہ کاتا موتی ہو۔ کم جانتے ہیں لیکن پدمادت ہندی ادب کا جگہ کاتا موتی ہو۔ بلا غنت اور دیگر محاسن شاعری کے لحاظ سے بھی پدمادت کا شمار اونچے درجے کی تصانیف میں کیا جاتا ہو۔ مُحییِّد اور ہمی زبان کا علم حاصل کرنے والوں کے لیے ایک بے ہبہ گوسرا ہو۔ یہ ایک وسیع نظم ہو۔ ایک شاعرانہ نظم ہو۔ یہ ایک تاریخی نظم ہو۔ ایک صوفیہ نظم ہو۔ ایک اخلاقی نظم ہو۔ لیکن ان سب سے بڑھ کر یہ اردو اور ہندی کے درمیان ایک رشتہ ہو۔ کتنا نازک اور پھر بھی کتنا قوی۔ اردو کے ارتقا کی تاریخ کا دیباچہ ہو کر کتنا حسین اور سیر حاصل دیباچہ۔ آج سے تین چار سو برس قبل کے تمدن اور معاشرت کا آئینہ ہو۔ کتنا روشن آئینہ۔ حکمت و موغلطت کا دفتر ہو۔ جذبات و احساسات کا خزانہ اور مفید معلومات حاصل کرنے کا ذریعہ۔ جب تک ایک بھی ہندی داں موجود ہو۔ پدمادت کا نام باتی رہے گا اور جب تک حسن و فنا اور ایثار کا شمار بلند ترین انسانی صفات میں ہو گا۔ اس وقت تک پدمادت ایسی نعمت سمجھی جاوے گی جس کی قیمت کا اندازہ مشکل سے لگایا جائے گا۔

### پدمادت پر ایک سرسری نظر | احسن ترتیب۔ ترتیب کے اعتبار سے پدمادت کو ہم ہمین

لہ پدمادت کی مقبولیت کا شاید کچھ اندازہ اس سے ہو سکے کہ تصنیف ہونے کے سو ہی سال کے اندر اس کی شہرت اداکان ایسے دور دراز مقام تک پہنچ گئی تھی اور علماء فقہائیں اس کی قدر کرتے تھے۔

حصوں میں تقسیم کر سکتے ہیں۔ پدماؤتی کی پیدائش سے تین سین کے  
محاصرہ سہیل گر ٹھٹک ابتدا۔ شادی سے لے کر سہیل دیپ سے  
نخصت ہونے تک وسط اور راگھوچین کی جلا وطنی یا چتورو اپس  
آنے سے پدمی کے سنتی ہونے پر خالتمہ — نیج بیچ میں جو حفمنی تذکرے  
جلہاتے معتبر ضمہ کے طور پر آگئے ہیں وہ اصل قصتے کو دبانتے اور اس  
پر چھانلوں ڈالنے کے بجائے اُس میں تسلسل پیدا کرتے ہیں اور اسے  
خاص انداز سے آگے بڑھاتے ہیں۔ مثال کے طور پر ہیرامن کی  
خریداری کا ذکر راگھوچین کا حال ، باول کا تذکرہ یا دیوپال کی  
کئی کائنات کا منصہ شہود پر لانا۔ ان ٹکڑوں میں آپس کا ایک خاص لگاؤ  
پایا جاتا ہے اور یہ حقے نظم سے غیر متعلق اور غیر ضروری نہیں معلوم  
ہوتے۔ یہی حال ناگتنی کے پارہ ماسے کا ہے۔ اگر ان میں سے ایک  
کو بھی نظم سے علیحدہ کر لیا جائے تو نظم ایک قابل بے جان بن کر  
رہ جائے نہ نظم میں دل کشی باقی رہے نہ تسلسل۔ البتہ کہیں کہیں ایسے  
اذکار بھی آگئے ہیں جو نظم کے موضوع اور مقصد کے اعتبار سے  
فی الحقيقة غیر ضروری اور غیر متعلق ہیں۔ اور پدماؤت ایسی شاہکار  
کے شایان نہیں۔ مثلاً گھوڑوں کے اقسام ، بچل پھولوں کے نام  
سولہ سنگار ، جو لش اور علم نجوم کی بھرماریا پدماؤتی کے مبنی سے  
”تلہ رنگ نہ رانچے جو لگ ہو سئے نہ چون“ (غیر چونے کے رنگ  
نہیں چڑھتا) مکل جانے پر پالوں کی قسموں کو گنو انا یا محض  
ضمماً پان کا ذکر آ جانے پر پان کی خصوصیات کا شرح و بسط کے ساتھ  
بیان کرنا۔

لیکن با وجود اس عجیب کے شاعر نے نہ اصل موضوع سے علیحدگی اختیار کی ہو زندگی سے تسلسل میں کسی قسم کا فرق آنے دیا ہے۔

### سیرت نگاری

انہی اس فن کی مشق کی ہو لیکن وہ انسانی فطرت کے الْمُجَاوِ میں ہنیں پڑے اُنہوں نے ہر فرد کو تصوف کی ایک نہ ایک اصطلاح کا مترادف قرار دیا ہو اور اس لحاظ سے اپنے افراد نظم کی محض ایک خصوصیت کو نمایاں کیا ہو۔ کسی کی ہبادری کا ذکر کیا ہو تو کسی کی محبت کا کسی کی وفا کو معرض تحریر میں لائے ہیں تو کسی کی دغا کو غالباً یہی وجہ ہو کہ ملک صاحب کے یہاں سیرت نگاری کے جو مرقعے ملتے ہیں وہ سادے ہیں۔ لیکن باوجود ہن کئے شاعر نے نہ اپنے اصول موضوع سے علیحدگی اختیار کی ہو تسلسل میں کسی قسم کا فرق آنے دیا ہے۔

### پدماوتی

پدماوتی نظم کی روح رواں ہو۔ ابتداء نظم سے آخر تک کسی نہ کسی عنوان سے اس کا ذکر کتاب میں موجود ہو۔ خود نظم کا نام بھی اسی کے نام پر پدماوت رکھا گیا ہو۔ دراصل نظم کی تمام خوبیاں اُسی کی ذات کی رہیں مثبت ہیں۔ اُس کی سیرت میں ایک خاص قسم کی ممتازت اور سنجیدگی پاتی جاتی ہو۔ چتوڑ آنے سے قبل وہ صرف ایک سچی محبت کرنے والی عورت کے باس میں نظر آتی ہو رتن سین کو خوش پاتی ہو تو خود بھی شاداں نظر آتی ہو جب وہ غمگین ہوتا ہو تو یہ بھی خاک بسر ہو جاتی ہو۔ رتن سین کو سوئی کا حکم ہوتا ہو تو پدماوتی بھی جان پر ٹھیلنے کو تیار ہو جاتی ہو۔

اُس کی رہاتی ہوتی ہے تو یہ بھی خندان دھاتی دیتی ہے۔ شوہر سپتی پدماتی کی سیرت کی جان ہے اور اس کے کردار کا کوئی گوشہ اس صفت سے حاصل نہ ملے گا۔

پدماتی محبت کا ایک بے مثل مجسم اور فراست کا ایک قابل تقلید نہ ہے۔ شاعر جاہنسی نے اس کی سیرت کو فراست کا متراff قرار دیا ہے۔ لیکن دراصل اس کے خاص جو ہر محبت اور وفاداری پیشہ ط استواری ہیں اور اہل دل کے نزدیک یہی "عین ایمان" ہے۔

رتن سین ملک محمد جاہنسی نے رتن سین کو روح قرار دیا ہے اور چتوڑ کو جسم۔ دراصل رتن سین نظم کی جان ہے۔ اور راجپوتوں کی ہنگامہ آرائی کے ساتھ اُس کو وہی نسبت ہے جو جان کو جسم کے ساتھ ہوتی ہے۔ اس کی موجودگی میں چتوڑ آباد اور خوش حال ہے اور جب وہ نہیں تو چتوڑ سونا معلوم ہوتا ہے۔ ادھر رتن سین مارا گیا ادھر چتوڑ قلب بے جان کی طرح بے حس نظر آئے لگا۔ پدماتی کے بعد اگر کوئی فرد نظم پر حادی معلوم ہوتا ہے تو وہ ذات رتن سین کی ہے۔ رتن سین کی پیشانی سے جواہر کی سی روشنی ظاہر ہے۔ اور بادشاہوں کی شان و شوکت اُس میں موجود ہے۔ سیر و شکار کا شوق، عجایبات عالم کا مطالعہ کرنے اور حقیقت المقدور ان کو فراہم کرنے اور جمع کرنے کا ذوق یہ سب اُس میں موجود تھا اور اسی ذوقِ سلیم کا نتیجہ تھا کہ ہیرمن کے نطق و گویائی نے رتن سین کو گرویدہ کر لیا۔ رتن سین کی محبت پاک تھی اور اُس کا عشق سچا لیکن باوجود حد درجہ محبت کرنے کے وہ خوددار بھی ہے۔ چنانچہ سہاگ کی رات کو جب

پہنچی راجہ کا امتحان لیا چاہتی ہے تو وہ کہتا ہے کہ  
 ”ہون دن پر جھلکی تم چھا نخاں“  
 ترجمہ } نیں سورج ہوں اور تم اُس کا عس۔

رتن سین کا علاوہ الدین کو قلعے میں بلانے کے سلسلے میں اپنے  
 دو معتمد سپا ہیوں یعنی گورا اور بادل کی ناراضگی کا خیال نہ کرنا اس کی  
 سادہ لوچی پر دال ہے۔ لیکن ایک محبت صادق ہونے کے اعتبار  
 سے ہم اس بارے میں اُس کو معذور سمجھ کر معاف کر سکتے ہیں۔  
 راہِ عشق میں اُس کی پامردی اس کی کمزوریوں کی پرده پوش ہے۔  
 غالباً چتوڑ اور خلق اللہ کو تباہی سے بچانے کے لیے اس نے ایسا کیا۔  
نامگhtی نامگhtی کو شاعر جاہنسی نے دنیا کا دھندا کہا ہے۔ اور جو سیرت  
 اُس کی نظم میں پیش کی گئی ہے وہ بھی ایسی ہے جبکہ ایک  
 دنیا دار کی ہوتی ہے۔ عورت ہونے کی حیثیت سے اُس میں اور پر ماوتی  
 میں اکثر باتیں مشترک ہیں وہ بھی اپنے سرتاج کی جدا تی میں افسرہ  
 اور اُس کے قید ہو جانے کی وجہ سے پریشان ہوتی ہے اور غالباً اتنی  
 ہی جتنی کہ پر ماوتی لیکن قید سے رہا کرنے کی تدبیر پر ماوتی ہی سوچتی  
 ہے۔ پر ماوتی کا عشق عقل کے ساتھ جلوے دکھاتا ہے اور نامگhtی کا عشق  
 اندھا ہے۔

اولًا نامگhtی ایک برخود غلط عورت کی صورت میں نظر آتی ہے  
 جس کو اپنے حسن نیم روز پر پانیدگی کا مگان ہے اور جس کی خود سپندی  
 اس درجہ ہڑھی ہوتی تھی کہ وہ تو تے تک سے والوں کی طالب تھی۔ اللہ یے  
 حسن دل فریب کی الہبہ فریبیاں !!

لیکن یہ تمام خود اڑاتی اور خود پسندی رتن سین کی چاہست تک موقف ہے۔ ادھر رتن سین کی نظر پھری ادھر ساری خود نامی اور منگار غایب ہو جاتا ہے۔ رتن سین کے جو گی بن کر جنگل کی راہ لینے پر نامگتی کی بربا کوک جو بارہ ماسٹ کی شکل میں پدمawat میں موجود ہے یا رتن سین کے قید ہو جانے پر نامگتی کی پریشان حالی نامگتی کی محبت کا اُسی طرح پتہ دیتی ہے جس طرح رتن سین کی والپی پر اس کا چھولانہ سمانا — نامگتی کی سیرت ہندی عورتوں کی پایدار اور بے لوث محبت کا ایک کمیاب نمونہ ہے۔

رتن سین اور بادل کی مائیں | لیکن بھیت مان کے ان دونوں میں اولاد کی محبت اور مان کی مامتا مشترک ہیں۔ رتن سین کی مان اُس کے سنہل گڑھ کامڑخ کرتے وقت بے حال نظر آتی ہے اور بادل کی مان با وجود اس کے کہ تلواروں کی چھاؤ میں پلی ہے بادل کو میدان جنگ کی طرف جانے سے روکتی ہے۔ بچوں کی جدائی دونوں کو شاق ہے۔

بادل کی بیوی | یہ سیرت تمام نظم میں سب سے زیادہ موقر اور ہو چنانچہ اُس میں شوہر کو میدان جنگ سے باز رکھنے کا فطری چذبہ بد رجہ اتم موجود ہے۔ لیکن اس کی سیرت میں ایک چھتری ہو شمند عورت کی نمایاں خصوصیات بھی موجود ہیں۔ چنانچہ اپنے شوہر کے میدان سے مُنتہ موڑنے کو تمام قوم اور قبیلے کے لیے باعث ننگ

سمجھ کر وہ خود بادل کو جنگ کے لیے آمادہ کرتی ہے۔ اور اس طرح جوش  
دلاتی ہے۔

جو تم کنت جو جھ جیو کاندھا تم کئے ساہس میں ست باندھا  
رن سنگرام جو جھ چت آؤ لاج ہوئے جو پیچھہ دکھاؤ  
ترجمہ } یعنی اک پیارے شوہر تم رضاۓ کا ارادہ رکھتے ہو اور تیں  
ستی ہونے کا، ان دونوں باتوں کا جب دونوں طرف سے نباہ  
ہو گا تب ہی ہم پھر سکیں گے۔ اگر تم رضاۓ میں مارے گئے اور  
تیں ستی نہ ہوئی یا تم پیچھہ دکھا کر بھاگ آئے تو ان صورتوں میں ہم  
میں ملاقات نہ ہوگی۔ دونوں نے اپنے اپنے ارادوں کو پورا کیا تو  
ضرور ساتھ پوگا جیت کر آتے تو دنیا میں اور مارے گئے تو آخرت میں۔  
راگھو | یہ ایک پست فطرت فرد ہو۔ جس میں لائج ملک فرششی، بے جیاتی  
اور ہوس کوشی کے نقوش اُبھرے ہوئے ملتے ہیں۔

راگھو فی الواقع جیسا کہ ملک محمد جاتسی نے لکھا ہے شیطان ہی تھا۔  
گورا اور بادل | یہ دونوں باپ بیٹے راگھو چین کی صندھیں اور  
دنیا کے شجاعت کے دو امنوں موئی، ملک دلیری  
اور خوش فکری کے دو درختاں ستارے اور مژہب وطن سے لیے  
سرشار کہ کسی قسم کا بڑے سے بڑا بر تاثر بھی ان کو ملک فرششی کے  
لیے آمادہ نہ کر سکتا تھا۔ ملک کی حفاظت کے مقابلے میں ان کو کوئی

جو سوہن کیت جوہن جیڈ کاںڈا،      تھ کیتھ ساہس میں سال بُنڈا ।  
رکھ سانچا م جوہن جیتی کراںڈا،      لامیا ہوہ جو پانڈی دے ساہدھا ॥

(پرانماہر)

چیز عزیز نہ تھی۔ شرافت کو ان سے شرف حاصل تھا اور وفاداری کو اُن پر ناز۔

**علام الدین** | یہ فرد نظم اپنے ارادوں میں استقلال کا اظہار کرتا ہے اور ایک ایسے سپاہی کے لباس میں دکھایا گیا ہے جس کو عزود دولت اور ہوس کوشی نے اندر حاکر دیا ہے۔

**وصف نگاری** | پرمادوت میں وصف نگاری کی اکثر مشائیں شادی مقامات پر ملتی ہیں لیکن شاعر جاتسی کی وصف نگاری کو کامیاب وصف نگاری نہیں کہا جاسکتا۔ اس نے کہ ملک محمد جاتسی نے محض چیزوں کے نام گنوادیے ہیں اور یہ کسی طرح بھی وصف نگاری کی تعریف میں نہیں آتا مثلاً سنہل دیب کا جو تذکرہ انھوں نے کیا ہے اُس میں محض نام گنوادیے ہیں اور یہ کہ دیا ہو کہ وہاں جانا گویا "کیاس" جانا ہو لیکن اس کے سوال کے بیان میں کچھ نہیں ہے۔ نہ تو شیر نبی روح پاتی ہے اور نہ کوئی رونق۔

باندرا میں زرو جواہر کی دُکانیں لگی ہوتی ہیں۔ ترازو کی ڈنڈیاں چاندی کی ہیں۔ سو دا گر بھی دُکان پر بیٹھا ہتو ہے۔ لیکن پھر بھی بازار میں ستائماً ہے۔ نہ کبری ہو رہی ہے نہ خریدار دکھائی دیتے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ دُکان دار اُنگھرہ رہا ہے اور خریدار سو گئے ہیں۔ مُلگ، چور، اُچکے، گرہ کٹ سبھی اس بازار میں موجود ہیں مگر ہم ایک کو بھی نہیں پہچانتے نہ ملک صاحب ان کا کوئی حلیہ بتاتے ہیں۔ طواتیف بھی پہنچا رہے ہیں مگر ان کی موجودگی بھی بازار میں کوئی

خصوصیت نہیں پیدا کرتی۔ ان کے ہوتے ہوتے بھی سرفرازش کہیں نظر نہیں آتے۔

اس قسم کی وصف نگاری سرور کی واقعہ نگاری سے ملتی جلتی ہو جو بے کیفیت ہوتی ہو۔ نہ کہ سرشار کے انداز بیان سے جس میں بالیدگی پیدا ہوتی ہو۔

رسم و روان | ہندستان کی عورتوں کے مشاغل سیر و تفریج اور ان کی آزادی پر کب سے پھرے بھادیے گئے اور دنیا کی اکثر آسائیں ان کے لیے کب سے منزع قرار دے دی گئیں۔ اس کی صحیح تاریخ بتانا مشکل ہو۔ البتہ ہندستان کے تمدن اور معاشرت پر نظر ڈال کر اتنا ضرور کہا جاسکتا ہو کہ یہاں عورتوں کو کافی آزادی تھی۔ میلے اور اس قسم کے اکٹا جماعتی موقعے عورتوں کے آپس میں ملنے جلنے اور مباولہ خیالات کے لیے خاص طور پر وقف تھے اور اب بھی اس معاشرت کے رہے ہے جلوے کبھی کبھی نظر آ جاتے ہیں۔

بست، ہولی، دیوالی کے تہوار ہندی عورتوں، ہی کی پر دولت آج بھی کیسے پر رونت اور دل فریب ہوتے ہیں۔ ساون میں جھوٹے کی پینگیں برست کی دچپیوں میں اور بھی اضافہ کر دیتی ہیں۔ چنانچہ ملک صاحب کے زمانے میں ان موقع کے علاوہ عورتوں کے آپس میں ربط و منبط کا ایک اور مظاہرہ "جل کھیڑا" تھا۔ یعنی عورتیں گروہ در گروہ نہانے کو جاتی تھیں اور اس سلسلے میں تالابوں اور دریاؤں پر جلسے جایا کرتی تھیں۔ پرمانت میں اس روانج کا تذکرہ پرمنی کے غسل کے سلسلے میں اس طرح کیا گیا ہو کہ محاکات اور واقعہ نگاری کی خوبیوں کے

علاوہ اوصاف شاعری اور محاسن زبان بھی اس میں پائے جاتے ہیں۔ پداوت کا سہیلوں کی چھرمٹ میں غسل کے لیے جانا، تالاب کے نزدیک پہنچنا، ساریاں چن کر رکھ دینا اور پھر تالاب کے اندر داخل ہو کر بال تکھوں دینا اور مستانہ وار گھیلنا، ان سب باتوں کا ذکر، تشبیہ اور استعاروں کی جم جسن افزا نزاکتوں کے ساتھ کیا گیا ہے۔ وہ تعریف سے مستغنی ہے۔

فنی خصوصیات فنی اعتبار سے بھی پداوت ایک گرانیما یہ تصنیف ہے۔ شگفتہ استعارے عام اور مقامی تشبیہات، مناظر قدرت کی مصوری، دروغم کی دل گذار تصویریں، حسن و عشق کی نیزگیاں غرض اکثر فنی خصوصیات پداوت میں پائی جاتی ہیں۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

تشبیہ پداوتی اپنی سہیلوں کے ساتھ تالاب میں غسل کر رہی ہے۔

اس منظر کی کسی حسین تصویر کی پیشی کی گئی ہے۔

- ۱۔ سرور تنهہ سمائے سنوارا چاند نہاتے پیچھے لے تارا ترجمہ { تالاب میں ایک عالم سمایا ہوا ہے۔ چاند ستاروں سمیت نہ رہا ہے۔
- ۲۔ جس آنچل منہہ چھپے نہ دیا تو انچمار دکھاوے ہیا ترجمہ } جس طرح آنچل میں چراغ کی روشنی نہیں چھپتی اُسی طرح دل کا

س ر ب ر م ہ س م ا ب س ا ر ا

۱۷

س ا ب د ن د ا ب پ ہ ل ت ا ر ا

ج س ل ا ی ٹ ل م ہ د ی پ ن د ی ش ا  
ت س د ن ج ی ا ر د ی ش ا م ہ د ی ش ا

۱۸

نور صنو فلن رہتا ہے۔

۳۔ ناسک کیر، کنوں مکھ سوہا پر من روپ دیکھ جگ موہا  
 ترجمہ } تو تے کی سی ناک اور کنوں کا سا زیبائشہ، پر منی کی صورت  
 دیکھ کر عالم فریغتہ ہوا۔ سمندر کا پانی گرم ہو کر موجیں مار رہا ہے اس کی تشبیہ  
 مکمل دی ہے ملاحظہ ہے:-

۴۔ تلچھے تیل کراہ جم ام تلچھے سب نیر  
 ترجمہ } جس طرح کڑاہ میں تیل بوش مارتا ہے اسی طرح پانی اُبیں رہا ہے۔  
 رتن سین پد ماوتی کی سہیلیوں سے کچھ کلام کرتا ہے اس پر وہ سب کی  
 سب سہستی ہیں۔ اُس کی تشبیہ یوس دی ہے:-

۵۔ جانورین تراں پر گسی

ترجمہ } گویا رات میں ستارے نو دار ہوئے۔  
حسن تعلیل | تو تے کی گردن میں سُرخ و سیاہ حلقة ہوتا ہے شاعر جائی  
 اس کی علت یہ بتاتے ہیں کہ نامہ بھر جو اس کے لگے  
 میں باندھ دیا گیا تھا اُسی کی تپش سے نشان پڑ گئے۔ ملاحظہ ہو:-

۶۔ راتے سیا م، کنٹھ جر لائے

ترجمہ } سُرخ و سیاہ کنٹھ جلنے کی وجہ سے پڑ گیا تھا۔

نا سک کیر کنچل مु خ سوہا

پر مان رуп دے خ جا م مہا

۷

تکھا کے تکھا کر راہ جیم ایم تے ل سب نیر ۸

جا نی رے تر ایعن پر گسی

رکھے سیا م کنڈ جر لاغے ۹

۸

۹

چاند اخیر ماہ میں دو دن غایب ہو جاتا ہے اور پھر جب دوسرے ہمینے کی پہلی تاریخ شروع ہوتی ہے تو وہ سیاہی مائل ہو جاتا ہے اس کی وجہ وہ پدمادوت کے حُسن کو دیکھ کر شرمندہ ہو جانا بتاتے ہیں رغالب نے بھی اسی طرح کی علت اپنے اس قصیدے میں بتائی ہے جس کا مطلع ہے "ہاں مدد نہیں ہم اس کا نام" شاعر جاتی فرماتے ہیں۔  
 ۲۔ اتنی روپِ مورت پر گئی گھٹ گھٹ چند رماوس بھتی  
 {ترجمہ} ایسی حسین عورت ظاہر ہوئی کہ چودھویں رات کا چاند چھوٹا (خفیف) ہو کر گھٹ گیا۔ گھٹتے گھٹتے اماوس ہتو اور شرم کی وجہ سے دو دن زمین میں گڑا رہا پھر جب دونج کے دن نکلا تو سیاہ فام تھقا۔ یہ سیاہی اسی کے چہرے پر رشک کی ہے۔

مبالغہ پدمادوت کی مانگ کو شاعر جاتی نے کرن سے تشییہ دی ہے کی روشنی کم اور اس کی زیادہ۔

۱۔ جاؤ سورج کرن ہست کار می سورج کلا گھاٹ وہ باڑھی  
 غالب نے بھی خوب کہا ہے۔

حُسن مہ گرچہ بہ نگام کمال اچھا ہے  
 اس سے میرا مہ خورشید جمال اچھا ہے

۱۔  
 इती रूप मूरति पसाइ ।  
 घट घटभद्रमावस भई ॥

۲۔  
 जानो सूरज किरन हित काढ़ी  
 सूरज कला धाट वह बाढ़ी

تخيّل اور روانی | تخيّل اور روانی شاعری کی جان ہیں جس نظم میں  
ان میں سے ایک بھی موجود ہو کافی بلند بھی جا سکتی  
ہو۔ چہ جائیکہ وہ نظم جس میں یہ دونوں اوصاف موجود ہیں جیسا کہ  
پہنچاوت میں ہر روانی تو اس درجہ تک کہ اکثر ابیاتِ منظوم روزمرہ  
معلوم ہوتی ہیں۔

الف) روانی۔ کسی سے ملاقات کے لیے اگر چھوڑ جائیں تو کہیں گے کہ تم کو چھوڑ میں سُن کر یہیں نے کہا کہ ملاقات کروں۔ بالکل اسی طرح ملک محمد جاسی نے نظم میں کہا ہے۔

۱۔ سن تم کہنے چ تو رہے کہیں کہ بھینٹوں جاتے

اسی روانی کے ساتھ دوسری جگہ فرماتے ہیں:-

بیل جیونہ رہا تن سو جاگا

• ترجمہ} جان میں دم نہ رہا (مگر) جسم میں تو زور ہے۔

غائب نے بھی اسی مضمون کو دوسرے انداز سے کہا ہے۔

کوہا تھہ کو جنیش نہیں آنکھوں میں تودم سے

رہنے دیوں ابھی ساغر و مینا مارے آئے

جانتے نہ میٹا تاکہ کہا

ترجمہ} اس کا کھاٹل نہیں سکتا۔

सुनि तम कँह थिसौर मँह,

कहिएँ कि भेदों जाप

al

बल जिये न रहा तन सो आगा ।

۸۵

जाय न मेटा ताकर कहा ।

ایک بار بھر دیو پیالہ بار بار کو مانگ

ترجمہ} ایک ہی بار پیالہ بھر دو بار بار کون مانگے۔

مانی جاسی نے اس مضمون کو ذرا بلند کر کے یوں پیش کیا ہے۔

اندازہ ترکیا ہر دہ کیا جاتی ہے کیا دے

لکھ ظرف تمنا یوں ہی اس درپی صدادے

روان کے لمحات آخر کی بے کسی کس بے سانشگی کے ساتھ بیان کی ہے۔

۵۔ ناتی پوت کوٹ دس الہا ردون ہار نہ ایکو رہا

ترجمہ} وہ رادن جس کے دس کروڑ پوتے اور نواسے تھے اُس کا روئے والا کوئی نہ تھا۔

آرزو لکھنؤی نے بھی اسی مضمون کو کہا ہے:-

قال چہاں عشق جو تھے سونے ہیں پڑے مرقد ان کے

پا مرنتے دلے لاکھوں تھے یاروئے والا کوئی نہیں

۶۔ رکت کے بوند کیا جب آہیں پدمادت پدمادت کاہیں

ترجمہ} جب تک جسم میں لہو کی ایک بوند بھی ہو اس وقت تک پدمادت

پدمادت رہے جاؤں گا۔

فارسی میں خسرو دہلوی کا ایک شعر بہت مشہور ہے جس کا ایک

مصرع " من تو شدم تو من شدمی زبان زد عالم ہے۔ اسی مضمون کو

۷۔  
एक बार भर देवपियाला, बारबार कोमांगु

नाती पूर्ण कीहि इस अहा । रोवनहार न एको रहा ॥ ۷

رکت के झूँड किया जब आही ।

۸

पदमावत पदमावत काही

شاعر جائسی نے بھی باندھا ہو۔

۸۔ جیو کا طھ لین تھا اپنیں وہ بھاگیا جیو تم بھئیں  
ترجمہ} جان نکال کر تم چھپ گئیں وہ جسم ہو گیا اور تم جان  
بڑھ کاں مارے پر مارے

ترجمہ} بھر ضرب پر ضرب لگاتا ہو۔ مرے کو مرتا ہے معشوق کی طلب  
پر سر کے بیل جانے کو کس انداز کے ساتھ نظم کیا ہو ملاحظہ ہو۔

۹۔ جو بلاوے پاسوں ہم تھاں چلیں بلات  
ترجمہ} بودہ پاؤ کے بیل بلاوے تو ہم سر کے بل جائیں۔

کتب نصف ملاقات کا حکم رکھتا ہو اسی کو شاعر جائسی نے بھی  
نظم کیا ہو۔

۱۰۔ آدھی بھینٹ پر ستم پاتی

۱۰۔ آپنہ گرو اور آپنہ چیلا آپنہ سب او آپ اکیلا  
ترجمہ} آپ ہی پیر اور آپ ہی مرید آپ ہی سب کچھ اور آپ  
ہی اکیلا۔

جب پھر اسلما ہو تو اس سے محبت زیادہ ہوتی ہو اسی مضمون

جی� کاڈ لیونتے اڑیں۔ بہ بھا کیا جیسا سو م بد

دیرہ کاں مارے پر مارے

۱۶۲

۱۶۳

جو بولابے پاسوں ہم تھاں خلے لیلاٹ ।

۱۶۴ آپنی گئے میتوں پاتی  
بلجہ بندی حاشیہ صد

۱۶۵

کو یون نظم کیا ہے۔

۱۲۔ ادھک مودہ جو ملے بچھوئی

۱۳۔ جیو لیت پونچھ ناما کالو

ترجمہ { موت دن میں پوچھتی اور انتظار نہیں کرتی۔

ایک منظر پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

اور نکھت چھوندس اجیارے بٹانوں بٹانوں دیب اس بالے  
ترجمہ { اور ستارے چاروں طرف روشن تھے جگہ جگہ مثل چراغ کے  
جل رہے تھے۔

۱۴۔ ٹو سکھے من نوموتی بچھوٹے من دس کا نج

لینہ سیمیٹ سب آبھن ہوئے گا دکھ کرناج

ترجمہ { غم میں نومن موتی اور دس من کا نج چوڑچو کر دی گئی۔  
خود کی دیر کے بعد سب نے مکڑوں کو سیمیٹ لیا کو یا دکھ کرناج  
ختم ہو گیا۔

(ب) تخييل - یہ بتانا کہ یہ مثال روانی کی ہے اور اس میں خاص  
تخیل ہو بہت دشوار ہے اس لیے کہ تخييل اور روانی کو بعض اوقات

بقیہ حاشیہ صفحہ اندازہ ۱۵۵  
اماپاہی گر روم آپاہی چلوا ॥

آپاہی سب امر اماپ پکلوا ॥

۱۴۔  
अधिक सोह लिविट्रीशि ।

۱۵۔  
जिव लत पूछ ना कालू ।

۱۶۔  
दूट मन नौ मोही, फूटे मन दस काँच ।

۱۷۔  
लीन सمسट सब अभरनु होयगा दुख कर नांच ॥

علیحدہ نہیں کیا جاسکتا۔ ہاں یہ ہو سکتا ہو کہ کہیں تختیل کا پہلو زیادہ روشن ہو اور کسی جگہ بے سانشگی اور روانی کا۔ پناہچہ اب تک جو مثالیں اس عنوان کے تحت میں پیش کی جا چکی ہیں ان میں روانی زیادہ تھتی اور تختیل کا حصہ کم تھا۔ اب جو مثالیں دی جائیں گی ان میں روانی کی بہ نسبت تختیل زیادہ پایا جاتا ہو ملاحظہ ہو:-

عشق پہلے آسان معلوم ہوتا ہو سکن بعد میں اُس کا تباہ دشوار ہو جاتا ہو۔ اسی مضمون کو حافظ نے بھی کہا ہو اور اسی کو ملک محمد جاگری نے بھی باندھا ہو۔

۱۔ پن بھئے کھن بن اہست اور  
غور انسان کو مٹھے کے بل گرا دیتا ہو اسی کو تختیل کے ساتھ  
یوں ادا کیا ہو۔

۲۔ ٹوٹ ہندوں گرب جیہہ جھوے  
ترجمہ} غور کا ہندو لا جس میں جھوٹتا تھا ٹوٹ گیا۔ عاشق کو وصال  
نہ ہونے میک تکلیف ہو جب دوست ملا سارا غم غلط ہو جاتا ہو  
اسے اس طرح نظم کیا ہو۔

۳۔ تو لک دکھ پیغم نہہ بھیٹا ملے تو جائے جنم دکھ میٹا  
ترجمہ} محبت اندر ہی ہوتی ہو قل سے اُسے سرو کار نہیں۔ ملک حصہ  
نے اس مضمون کو ایک خاص طرز سے ادا فرمایا ہو۔

عنی ہو یہ کثین نیکاہت اور ।

۱

دٹ دھنڈول گر دھ جہی بھوڑ ।

۲

تے لاریا دو چھ پریتم نہیں مہدا ।

۳

میلے تو جایا جنم دو چھ مہدا ।

۳۔ پریم پنځو دن گھڑی نه دیکھا      تب دیکھے جب ہوئے سر کھا  
 ترجمہ} محبت میں دن اور گھڑی نہیں دیکھتے جب عقل باقی ہو  
 تو اُس کا خیال رہے۔ زمانہ شخص کو پیس دیتا ہو اس خیال کو  
 شاعر جائسی نے استعارے کی مدد سے ادا کیا ہو۔ فرماتے ہیں۔  
 دھرتی سرگ جاٹتے دوؤ      یہ نج جیور کھ بچانہ کو دوؤ  
 ترجمہ} زمین اور آسمان مثل چیز کے دو پاٹ کے ہیں جس نے اس میں  
 سر کھا سلامت نہ بچا۔ بعد میں کبیر نے بھی اسی خیال کو نظم کیا ہو۔

محاکات | شاعر جائسی نے پیش کی ہو اس سے بہتر غالباً عکس  
 سے بھی نہیں اُتاری جاسکتی۔

مرود نیر پد منی آئی      گھو پنا چھوڑ کیں پھیلا نی  
 سس کھ انگ ملیا کر پاسا      ناگ چھا پ لینہم چھو پاسا  
 ترجمہ} تالاب کے نزدیک پہنچ کر پد منی نے گھوٹکھٹ اٹھا کر  
 پال بکھرا دیے۔ چاند ایسے چہرے اور خوشبو سے بے ہوئے بدن کو کالی  
 تانگوں نے گھیر لیا۔

۱  
پرم پندھ دین ڈھان ن دے�ا،  
تبا دے�ے جا جھوپ سارے�ا ॥

۲  
�رخی سرخ جانت لے ڈوڈا ।      یہ دیکھ جیو رکھ وکھاں کوڈ ॥

۳  
اُرخوار نیپر پادمنی آرای      ووپا ڈھوڈ کےس کیلائی ।  
 ساسی موس اینگ سلیا کر جاؤسا      ناجان ڈھاپ ڈیہ ڈھوپا سا ॥

**محاورہ** پدمادت میں اکثر محاورے استعمال ہوتے ہیں جن میں سے  
چند درج کیے جاتے ہیں۔

۱۔ کہ بست پدمادت کی راجا تب بست سدھی ترجمہ } جب بست کر کے پدمادت چلی گئی تب راجہ کو بست کی خبر ہوئی۔

۲۔ بوجپیت گھن جائے پیا ترجمہ } جو کے ساتھ گھن بھی پس جاتا ہے۔

**مقولہ** شاعر جائسی نے بعض بعض مقاموں پر مقولے نہایت  
خوبصورتی سے نظم فرمائے ہیں۔

باور اندر پریت کر لاؤ سونہ دھنے نہیں سو بھے آگو  
ترجمہ } جس کو مجت ہوتی ہو وہ دیوانہ اور اندرھا ہو جاتا ہے۔ سامنے  
چلا جاتا ہے مگر سو جھتا نہیں۔

**ضرب المثل** مثل محاوروں کے ضرب الامثال بھی پدمادت میں  
موجود ہیں اور جس روانی کے ساتھ وہ نظم کیے گئے ہیں  
ان سے ان کا حسن دو بالا ہو جاتا ہے۔

کچن بر سو اسات لونا مانو ملا سہاگن سونا  
ترجمہ } سونے کے رنگ کا حسین تو تا تھاگو یا سونے میں سہاگا ملا

کے وسیں پدھارت گई । راما تک وسیں سو دی ॥

جو پیسات کوں جاوے پیسا ।

داور لاندھ پریت کر لاؤ ॥

سون دھسے نہیں سوکھے آگ ॥

کنچن بارن سو اساتی ٹونا । مانا میلہ سو جانن سوکھا ॥

۲۔ سو اکا بول منو بکھو لا گا

ترجمہ کی بولی زہر لگی۔

۳۔ کاہ وہ پنکھ ٹوٹ مٹھ کوئی۔ اس بڑے بول چت مکھ چھپوئی  
ترجمہ کیا وہ پرند جس کے مٹھ سے تلخ بات نکلے دہی مثل کہ چھپوئی  
مٹھ بڑی بات۔

۴۔ ملختے ہیں بیمار نے جون سطھ سوا سلوں

کان ٹوٹیں جبھی پہر کالے کرب سوون

ترجمہ سرہ چڑھانا چاہے چاہے تو تاکتنا خوبصورت کیوں نہ ہو۔  
کان ٹوٹیں جس زیور سے ایسا سونا کس کام کا۔

حکمت و موعظت | پدمادوت میں پندر و نصائح اور حکمت کے  
بہت سے مسائل بیان ہوتے ہیں۔

بہت کیا پدمادوت شروع سے آخر تک تمام تر حکمت اور  
سترا پا پندر ہی ہا۔ لیکن انداز بیان واعظانہ نہیں ہی بلکہ گفتگو کارنگ  
لیے ہوئے ہیں۔

ملک صاحب کا یہ انداز بیان بالکل اچھوتا ہی جو سحر کا حکم

۱۔ سو آڑا کا بیل مرنو ویپ لڑا

۲۔ کاہ وہ پنکھ ڈوٹ ماند کوئے ।

۳۔ ارس بड بیل چیڑ سو سخ کوئے ॥

۴۔ مارے نہیں بیسا ریے جاؤ سو آڑا سللوں ।

۵۔ کان ڈوئے جہی پھر، کالے کالے سو سوں ॥

۶۔ شمشہور کر کے بیٹ پرے وہ سونا جس سے ٹوٹیں کان۔

رکھتا ہے۔ درستہ کجہ مسائل تصور اور کجہ ان کی عام فہمی۔  
آستانہ محبت کا احترام کرنے اور وہاں پر غصہ نہ کرنے کی تعلیم  
ایسے الفاظ میں دی گئی ہے کہ انسان بغیر سبق یہے نہیں رہ سکتا  
فرماتے ہیں:-

اپنی کیم بار ہوتے کر دد۔ نہ ہو وہ

ترجمہ { در دوست پر غصہ نہ کرنا چاہیے } ۔

یہ کی تعلیم کس عمدہ پیرا کے میں اور کن کن انداز سے دی گئی ہے  
۔ ۲۔ جہاں سست تہاں دھرم سنگھاتا

ترجمہ { جہاں سچ ہو وہیں ایکان بھی ہو } ۔

اس فلسفے کو مایک صاحب نے مختلف عنوان سے بیان فرمایا ہے  
۔ ۳۔ پر کھڑا چاہئے اونچ ہیاؤ دن دن اونچے را کھے پاؤ  
ترجمہ { انسان کو بلند حوصلہ ہونا چاہیے اس کو لازم ہے کہ روز بروز  
بلندی پر قدم رکھے } ۔

۔ ۴۔ دن دن اونچا ہو وے جنم اونچے پر جاؤ  
اوچ پڑھت جو کہن پڑے اوچ نچھاٹے کو دو

۔ ۱۔ پ्रیم وار ہو یہ کوئی نہ ہو ڈ ।

۔ ۲۔ جہاں سत्य تھاں धरम संवादा ॥

۔ ۳۔ پुरुष चहिये ऊँच हियां ॥

۔ ۴۔ دن دن ऊँचे राखे पाउ ॥

۔ ۵۔ دن دن ऊँचा होवे जेहि ऊँचे पर जान  
ऊँच चढ़त जेहि खिस पड़े, ऊँच न छोड़े कोव ॥

ترجمہ} جو شخص اوپنچے سے ملاقات رکھے دن دن ترقی کرے گا۔  
اگر اوپنچے سے گرے بھی تب بھی بلندی کا خیال نہ چھوڑے  
دل کا حال اور عشق کی چاہ چھپا کئے سے نہیں چھپتی۔ راہِ عشق  
کی مصیتیں پتھر کو پانی کر دیتی ہیں ان دونوں مصیبتوں کا ذکر شاعر جاہی  
نے کیا ہے۔

۵۔ دوی سوچھپائے ناچھپے ایک ہیا اک پاپ

۶۔ پریم پنٹھ من بھول نہ راجا      پریم سرو نے تو چھا جا  
ترجمہ} راہِ محبت کی کہانی سن کر ناراض نہ ہو۔ محبت کی راہ بہت  
سخت ہے بیشتر سرو نے کچھ بن نہیں پڑتا۔

شہر کی اطاعت ہندی عورت کا امتیاز ہے اور غالباً اس کی  
اطاعت شعاری ہے اس کا سبب ہے کہ باوجود تمام تمدنی اور معاشری  
پابندیوں کے ہندی عورت اکثر اپنے شوہر کے دل پر پورا پورا قابو  
رکھتی ہے اسی کو ملک صاحب لے گہا ہے۔

۷۔ کنت سہاگ پائے سادھا

پاوے سوتی جو اوری چت باندھا

ترجمہ} شوہر کے سہاگ کا مزہ وہ پاتا ہے جو اسی کا دھیان رکھے۔

۸۔ دو سو لیلیاے نا لیلے، اک ہیا اک پاپ

پرم پنڈ ملن بھول ن راجا ।

کٹین پرم سار دیے تو ڈا جا ॥

۹۔ کنت سوہاگا پاپ سادھا ।

پاوے سوہی جو بہیثیت بادھا ॥

۸۔ لون بون تہان کو کہے لون دہی کنت جے چھے  
ترجمہ { حسین اور غیر حسین کا کیا سوال۔ جسے شوہر چاہے وہی حسین ہے۔  
لپکوں مانی جائی گی ” جس ذرے کو آغوش میں لے لے وہیں ہے ”

۹۔ عاقبت نامہ پیشی سے یہ کہ کر باز رکھا ہے۔

<sup>عطف</sup>  
دوش ماہ جیجھ سو جھ نہ آگو

ترجمہ } جس کو آگے نہ سو جھے دہی قابل الزام ہے۔

ہنر کو نہ تو پوشیدہ رکھنا چاہیے اور نہ اُس کا اس طرح اظہار  
کرنا چاہیے کہ خودستائی معلوم ہونے لگے ان میں سے ایک اصول  
کی تلقین ملک صاحب نے بھی کی ہے۔ ملاحظہ ہو۔

۱۰۔ کن نہ چھپائے پر دے ماہنا

ترجمہ } ہنر کو پوشیدہ نہ رکھنا چاہیے۔

جب قحط الرجال ہوتا ہے تو ناقص چیز بھی کامل ہو جاتی ہے۔

<sup>لکھ</sup> جیہہ سرور ما ہنس نہ آوا بگلا تہہ سر ہنس کہا وا

ترجمہ } جس تالاب میں ہنس نہیں آتے وہاں بگلا ہی ہنس کہلاتا ہے۔

ان مثالوں سے انداز ہو گیا ہو گا کہ ملک صاحب نے پند نصلح  
میں عمر کے پہلو کو قطعاً انداز کر دیا ہے۔ روزمرہ اور ان کی زبان کی

لکھن ویکھن تہاں کو کہے ।

۷

لکھن وہی کانت جو یہے ॥

۸

دوسرا تاہی جہی سو ف ن آگو ।

۹

گون ن لکھ پا یہ پر دے ماہنا ।

۱۰

جہی سرخوار مبہد ہنس ن آگاہا । بگلما تہی سر ہنس کہا گا ॥

اندکھی اور نرالی شیرینی نے جس پران کو پورا پورا تصرف حاصل تھا۔ اس موضوع کی تلخی کو اور بھی کم کر دیا ہو اس پران کا خاص اور دلکش انداز بیان مستزاد ہے۔

**اکھراوٹ** | اکھراوٹ کبیر کی چونیتی کے طرز پر لکھی گئی ہے۔ الفاظ کا انتخاب، زبان کی روانی، بندش کی چیزی پتہ دیتی ہے کہ یہ نظم شاعر جائسی کے دور آخر کا نتیجہ ہے۔ اس کے یہ بھی قرآن ہیں کہ اکھراوٹ پداوت کے بعد کی تصنیف ہو لیکن سہ متعین نہیں کیا جاسکتا۔

## اکھراوٹ کا نمونہ کلام

۱۔ میمِ محمد پرست پیارا      تیس آکھر یہ ار تھا، بچا را  
 ۲۔ سا۔ سا۔ ہس جا کر جگ پوری      سو پا دا وہ امرت موری  
 ۳۔ ترجمہ { جو باہمت ہو وہ امرت پاتا ہے }  
 ۴۔ کھا۔ کھیلو کھیلو اور بھیٹا      بن کا کھیلو کھیل سکپیٹا  
 ۵۔ ترجمہ { اُس کی معرفت حاصل کرنے والا کھیل کھیلو اور کیا کھیلتے ہے }.

۶۔ میں مسیح مدد پریتی پیدا را  
 تینی آخوندرا یہ امرت موری

۷۔ سا۔ سا۔ ہس جا کر جگ پوری  
 سو پا دا وہ امرت موری

۸۔ خلا۔ خلے لہ دھو خلے لہ دھو اور ہی مینڈا  
 پونی کا خلے لہ دھو، خلے لہ سامیڈا

- ۴۔ دلے سب کچھ کرتا کچھ نہیں جیسے چلے میگھ پر چھا میں  
۵۔ کھوں سو گیان لکھ راس ب اگھر منہ لیکھ  
پندرت پڑھ آکھراوی ٹوٹا جور یہ و دیکھ  
۶۔ جاسو کیا درین کے دکھو آب مانخ آپ  
آپھ آپ جاتے ملو جھن نہ بن نہ پاپ

آخری کلام | نام کے اعتبار سے تو اس کتاب کو ملک صاحب کی آخری تصنیف کہنا چاہیے لیکن اس کے مطالعے کے بعد نظم میں بندش کی مشتمی اور زبان کا پچھیکا پن دیکھ گریا ان ہوتا ہو کہ اس کتاب کے نام کو تصنیف کی مدت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔  
بہر حال یہ نظم ابتدائے مشق کی ہو یا آخر زمانے کی ہر صورت میں پدماوت کے قبل ہی کی ہو اس لیے کہ پدماوت میں شیر شاہ کی

۱۔  
وے سب کیل کرتا کیل ناہیں।  
جسے چلتے پرے پر لکھا ہیں॥

۲۔  
کہہ سو ہن ککھرا سب آخیر مدد لے لی  
پانیت پانی اکھرا بستی ڈوٹا جو رہد دے لی

۳۔  
جاسو ککھا دار پن کے دے سو آپ مہ آپ  
آپ ہو آپ جا ہو میل جا ہو نہیں پونی ن پاپ ( پاد بھاگت )  
۴۔ آخری کلام غالباً آخرت نامہ کی گڑی ہوئی صورت معلوم ہوئی ہو کتابت  
کی علیٰ سے ایسا ممکن ہو۔

۵۔  
وہ پدماوت میں شیر شاہ کا ذکر یوں موجود ہو۔

شیر شاہ ولی سلطانو  
پرہیز دیلہ سلطانو

درج ہو اور آخری کلام میں پاپر کی، اور پد ماوت کا سنه تصنیف ۹۳۶ھ  
ہو اور آخری کلام ۹۳۶ھ کی نظم ۶۵۔

اس میں مرنے کے بعد جو واقعات پیش آئیں گے وہ درج ہیں  
اور اس سلسلے میں حضرت محمد مصطفیٰ کے اہل بیت کے شفیع روزِ محشر  
ہونے کا تذکرہ کیا گیا ہو۔

ملک صاحب کے متعلق معلومات حاصل کرنے کے اعتبار سے یہ  
لکھا ہے ایک خاص اہمیت رکھتی ہو۔ اس سے صاف طور پر معلوم ہوتا ہو  
کہ محی الدین سے ملک محمد کا سلسلہ ارادت سید اشرف جہانگیر کے گھر نے  
سے ان کی عقیدت مندی کے بعد شروع ہوا۔

اس نظم میں ملک صاحب کا جائس کو "مور استھان" کے تعارفی  
فقرے کے ساتھ پیش کرنا اس گمان کو بھی قوی کرتا ہے کہ ملک صاحب  
نے آخری کلام کو اپنے وطن سے کہیں باہر تصنیف کیا تھا۔ یونک ۹۳۶ھ  
تاک بہتر نظم کی تصنیف کا سنه ہو سلطنت مغلیہ جائس تاک نہ  
پھیلی رکھی۔

ممکن ہو کہ ملک صاحب نے اس نظم کو دہلی کے قریب ہی لکھا ہو  
اور وہاں سے پڑھ کر جائس میں پد ماوت کی طرح ڈالی ہو۔

سلہ آخری کلام میں ظہیر الدین بادشاہ کی درج ان الفاظ میں کی گئی ہو:-

بابر شاہ چھتر پت راجا راج پاٹ ان کا بدھ ساجا  
لہ جائسی گر تھا ولی کی جدید اشاعت میں آخری کلام بھی شامل کردی  
گئی ہو۔ اولًا یہ کتاب بھی فارسی رسم الخط میں رکھی۔

نونہ کلام ملاحظہ ہو:-

اپنے پیر کی مرح فرماتے ہوئے کہا ہے:-

۱۔ جو چالیس دن سیوئے بار بھارے کوئے  
درشن ہوئے مُحَمَّد پاپ جلتے سب دھوتے  
ترجمہ {جو کوئی چالیس دن خدمت کرے اس کو درشن ملیں اور  
سب گناہ دھل جائیں}۔

۲۔ یہ سنسار سپن کر لیکھا

۳۔ کاموسون ان جھگ پسرا

۴۔ پن رساے کے کہے گسائیں

۵۔ پن رسول کہہ آپس ہوئی

۶۔

۷۔

۸۔

۹۔

۱۔ جو چالیس دن سے بے، بار بھارے کوہ  
درسان होइ “मुहम्मद” पाप जाय सब धोह

۲۔

यह संसार सपन कर लेखा

मांगत बदन नैन भरि देखा

۲۔

۳۔

का मोसौं उन झगर पسारा

हसन हुसैن کहौ को मारा

۳۔

۴۔

पुनि रिसाइ कै कहै गोसाई

फातिमा कहं ढूढ़ु दुनियाई

۴۔

۵۔

पुनि रसूل कहं आयसु होई

फातिमा कहं समुकाबहु سोई

۴۔ جو بی بی چھاڑیں یہ دو کھو تو میں کروں اُمت کے موکھو  
پوسٹی نامہ | بس اب ملک صاحب کی ایک تصنیف کا تذکرہ اور  
پوسٹی نامہ رہ گیا۔ یعنی پوسٹی نامہ جس کے محض دو شعر دستیاب  
ہو سکے جو حاضر ہیں۔

جب پستی مان لائیں پات پستی کو دے نو نو ہات  
ترجمہ } جب پوستے میں پتے گئے پوستہ نو نو ہات کو دنے لگا۔  
جب پستی مان لائیں پھول تب پستی مٹکاوے کوں  
ترجمہ } جب پوستے میں پھول گئے تب کوٹھے مٹکانے لگا۔

متفرق اشعار | شاعر جاہی کے چند متفرق اشعار اور بھی سننے  
کے طور پر بغیر کسی تمہید و تنقید کے اہل نظر کے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔  
۱۔ نیا و نہ کینخ کینخ ٹھکرائی ان کینخی لکھ دین بڑائی  
ترجمہ } انصاف نہ کیا بلکہ ٹھکرائی کی یعنی جو بڑائی ہم نے کی بھی نہ قہی  
اس کو بھی ہمارے نامہ اعمال میں پہلے ہی سے لکھ دیا یا یہ کہ جو بڑائیاں  
ہم نے کی بھی خپیں انھیں "ان کینخی" لکھ کر مجھے معاف کر دیا۔

لے  
جو بی بی چانڈا ہوں یہ دو سو  
لو میں کرائے یعنی کوئی کوئی

( آسٹریلیا کتاب )

جब پوستی مان لاگے پات । پوستی کو دے نہیں نہیں ہات ॥ ۰۳ ॥  
جب پوستی مان لاگے فلک । تباہ پوستی مٹکا بے کوچ ॥ ۰۴ ॥

( پوستی نامہ )

۲۔ ہمارے تو ایک محمد پیارا جیون مرن سهارن ہارا  
 ترجمہ } ہمارا تو بس ایک محمد پیارا ہو جو موت اور زندگی میں ہمارا  
 مددگار ہو۔

۳۔ بُرست نور ہو تھرے دوا را کیسے نہ ہوئے جگت اُجیارا  
 ترجمہ } (اُجیار) لمحارے دروازے سے نور برستا ہو تو پھر دنیا میں  
 کیسے روشنی شہ ہو۔

۴۔ نریل بھان ہو دوجگ ما نہیں چاند سرج تھری پر چھالیں  
 ترجمہ } تم (اُجیار) دونوں عالم میں روشن سورج ہو بلکہ چاند اور  
 سورج لمحارا علّس ہیں۔

۵۔ کون اس ٹھاؤں جہاں پت ناہیں  
 پھوٹ یعنی ترے سو جہت ناہیں

ترجمہ } کون سی ایسی جگہ ہو جہاں محبوب نہیں (البتہ) انھیں تیری پھوٹ  
 گئی ہیں (اس لیے) دکھائی نہیں پڑتا۔

۶۔ ہے کرتا تو سب کچھ دیخنا ہم باور کچھ چیت نہ کیخھا  
 ترجمہ } اُجیاری تعالیٰ تو نے ہم کو سب کچھ دیا لیکن ہم پاگلوں نے  
 کچھ بھی دھیان نہ کیا۔

۷۔ تم ہو نور نور بیزادانی تھری صفت کو تو نہیں جانی  
 ترجمہ } تم نور بیزادانی ہو لمحاری صفت کسی نے نہیں جانی۔

۸۔ احمد سے احمد بھیو ایک جوت دی ٹھاؤں

بھیو چیت کے تارنا پر ٹیو محمد ناون

ترجمہ } احمد سے احمد ہونے ایک نور دوجگہ دنیا کا نگہبان ہتو اور

محمد نام پڑا۔

۹۔ جہاں لو بھر تھے نہ لابھ نہ کوئی جہاں لا بھر سہنہ لو بھر نہ ہوتی ترجمہ } جہاں لا لجھ ہوتا ہے وہاں فایدہ نہیں ہوتا اور جہاں فایدہ ہوتا ہے وہاں لا لجھ نہیں ہوتا۔

۱۰۔ جہ من پر کیم کہاں تن مانسو کا یا رکست نہ نین آنسو ترجمہ } جس دل میں محبت ہے اس میں گوشت یعنی نفس کہاں اس کے تو نہ جسم میں خون ہوتا ہے نہ آنکھوں میں آنسو۔



سے بارہ ماس



لماچو ہندی زن کے در عاشقی مردانہ نیست  
سوختن بر شمع مردہ کا رہر پرواہ نیست

شیخ علی حزین کا یہ شعر صرف ہندو عورتوں پر صادق ہنیں آتا  
بلکہ کم و بیش ہندستان کی تمام عورتوں کے جذبات کی خاکہ کشی کرتا ہو  
خواہ وہ کسی فرقے اور تلت سے متعلق کیوں نہ ہوں۔  
اپنے شوہر سے جو محبت ہندستانی عورت کرتی ہو تو یہ تو کیا  
اس کا عشرہ شیر بھی دوسرا سے ممکن نہیں۔

اس کی "آہ" میں درد اور اس کی "واہ" میں رازِ شگفتگی کھنپا ہوا  
چلا آتا ہے۔

وصل کا سکون اور بھر کی بے چینی دلکھنی ہو تو کسی ہندی عورت  
کے وہ جذبات جن کا اظہار وہ ان ہر دو مواقع پر کر رہی ہو ملاحظہ  
فرماتیے۔ آپ اپنے میں ایک قسم کی بالیدگی محسوس کریں گے جو  
روح سے تعلق رکھتی ہے۔

کون ہندستانی، بھراں نصیب عورت ہو جس نے اپنے آہ و نال  
سے دوسروں کو متاثر نہیں کیا۔ اور کون ہندی بیوی ایسی ہو جس  
نے آنکھ و صل میں اگر محبت کی چاشنی کا مزا چکھایا ہو اور  
دنیا بے کیف رہی ہو۔

مبارک ہو وہ عورت جس کا جذبہ لطیف، بھر کے غم اور  
وصل کی خوشی سے دنیا کے محبت میں ایک کیف پیدا  
کر دیتا ہے۔

یوں تو اہل دل کے لیے بھر و صل دونوں ایک خاص لطف

رکھتے ہیں لیکن کچھ تو ہجران نصیبی کی فراوانی اور کچھ اہل دل کاغذ سے زیادہ میں بول، ان دو باتوں نے داستان ہجر کو بہ نسبت افسانہ وصل کے زیادہ عام کر دیا ہے اپنا نچہ ہر آنکھ میں اشک ہجر نظر کرتے ہیں اور خال خال نہیں بلکہ بکثرت۔ یہ اور بات ہے کہ کسی جگہ اس کا اظہار مرد کی طرف سے ہوا اور کہیں عورت کی جانب سے۔ ہندستانی معاشرت چونکہ مردوں کو پہ نسبت عورت کے بلند مرتبہ دیتی ہے۔ شاید اسی خیال سے اس معاشرت میں ہجر کے غم میں پنج اٹھنے کو اُس کی شان کے منافی قرار دے کر ایسے جذبات کے اظہار کا رواج عورتوں ہی کی طرف سے کیا جاتا ہے اور جذبات کا اظہار وہ مردوں سے بہتر کر بھی سکتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ہندستان کی زبانیں جواہنی خلقت کے لیے کلیتاً ہیاں کی معاشرت کی رہیں مشت ہیں اسی طریقہ تخلط و اظہار جذبات کو اپنائے ہوتے ہیں۔

ہندی عورت کی ہجران نصیبی کی داستانیں اتنی زیادہ ہیں کہ اس کی داستان غم نے ہندی ادب میں ایک مستقل جگہ حاصل کر لی ہے اور جو مقبولیت بارہ ماں — یعنی بارہ ہمینہ کے "ہجر کی داستان غم" کو حاصل ہے اس سے گویا سمجھی واقف ہیں۔

غالباً اسی اعتبار سے شاعر جاہی نے بھی پیداوت میں شوہر کے ہجر میں ناگزیری کی بیقراری اور نالہ و غم کی تصویر کشی کی ہے جس میں اس اثر کے علاوہ جو ہر افسانہ غم میں ہوتا ہے شاعرانہ محاسن اور شبیہات اور استعارے کی خوبیاں بھی موجود ہیں۔

سب سے بڑی خوبی جو شاعر جاتسی کے "بارہ ما سے" میں ہے وہ تشبیہات اور استعاروں کا مقامی اور ہندی ہونا ہے۔ ان کی تلاش کے لیے ملک صاحب ایران توران نہیں گئے بلکہ "تفصیل زمین بر سر زمین" کو کے ہم کو جذبہ قومیت سے بھی آشنا کر دیا ہے۔

نامتنی کے بارہ ما سے کے بعد ہزاروں بارہ ما سے ہندو اور مسلمان دونوں نے لکھ لیکن شاعر جاتسی کا "بارہ ما سے" ہندی ادب کی پہنچی (و سعیت) میں آپ اپنی نظیر ہوئے۔

ہندی عورت کی محبت کے عنوان ظاہر کرنے اور نیز پہ بتانے کے لیے کہ ایک بالکل شاعرزبان کو الفاظ کی تلاش اور جذبات کے برعکس صرف سے اس میں واقعیت کا کیسا رنگ بھر سکتا ہے "بارہ ما سے" کا اقتباس ترجمے کی شکل میں حاضر کیا جاتا ہے۔ اصل عبارت دوسری زبان میں ترجمہ ہو کر اور مترجم کی ستم طریقوں کے ہاتھوں پا مال ہو کر جتنی با اثر باقی رہ جاتی ہے وہ اہل علم سے پوشیدہ نہیں لیکن اگر ترجمے کی تمام خامیوں کے باوجود دلکلام کی قوت، اس کا اثر، اس کی روائی اور لہ سنکرت لغت پر ہمیں نک سک "سرپا" کثرت سے پایا جاتا ہے اور ہمارے پاس کافی دلیلیں اس امر کے ثبوت کی ہیں کہ اس بارے میں جاتسی نے اپنے میثی رو شعر اے سنکرت سے استفادہ کیا۔ مگر اس کا بارہ ما سے اپنے رنگ کا ایک ہی ہر ہندی داں جاتا ہے کہ بارہ ما سے کیسا عام پسند اور ہر دل عزیز ہے۔ جاتسی کے زمانے سے اب تک بے شمار بارہ ما سے لکھے گئے لیکن اس کے بارہ ما سے کو کوئی نہ پہنچا۔

(ضمون لالہ سیتا رام۔ مندرجہ الہ آباد ہندوستان ۱۹۳۶ء)

بلند تخلیقات پڑھنے والے کو اصل عبارت کی طرف متوجہ کر سکیں تو ظاہر ہو کہ اصل عبارت لکتنی موثر، پر شکوہ اور روان ہوگی۔

گوئیہ "پارہ ماسہ" پدمالت ایسی ضخیم کتاب کا ایک معمولی جزو ہے لیکن زبان، طرز ادا، تشبیہ روانی، شیرینی اور سب سے بڑھ کر اپنے جذبات کی بنیان پر بذات خود ایک تصنیف ہے۔ یہ بھی ایک وجہ یا عذر اس کے پیش کرنے کا ہو سکتا ہے۔

ناگفتی کا شوہر رتن سین اُسے چھوڑ کر پر دلیں چلا گیا ہے ناگفتی رانی ہے اور ایسی رانی جو اپنے شوہر پر کافی حادی ہے لیکن پھر بھی عورت ہے !! رتن سین ایک دوسری عورت کے فراق میں جوگی بن لاج پاٹ چھوڑ چلا جاتا ہے اور سال بھرتک واپس نہیں آتا۔ اس درمیان میں ہندستان کا ہر موسم گزر گیا لیکن ناگفتی کا بھر و صل سے نہ بدلا۔ شوہر کی نظر، سوت کی ڈاہ غرض سوکھ کر کاٹا ہو گئی۔ طرح طرح کے خیالات نے اور بھی زندہ درگور کر دیا تھا۔ لوگوں نے بہت سمجھایا۔ بجھا یا کہ رانی ابھی پدمزہ نہ کرو۔ اٹھو آئینے میں اپنی صورت تو دیکھیو، سوچو، سمجھو اور دل کو قابو میں کرو۔ دیکھو بھتو را کنوں کے ساتھ رہتا ہے لیکن جب مالقی کو یاد کرتا ہے تو کیسا دوڑا ہتو آتا ہے۔ بادل کو زمین سے محبت ہی تو ہوتی ہے کہ گھوم پھر کر کس طرح اُسے سیراب کرتا ہے۔ ناق اپنے کو اس طرح ہلاک کرتی ہے۔ بخمارا شوہر جب تھیں یاد کرے گا دوڑتا ہتو آئے گا۔ لیکن یہ سب سمجھانا بجھانا بیکار تھا۔ شدت غم کا یہ نتیجہ ہوا کہ رانی ہونے کی لاج بھی کھوئی۔ ناگفتی نے مگر بار چھوڑ کر جنگل کی راہ لی اور دیوانہ وار پھر نے اور جان

کھونے لگی

نامگتی نے جس بے چینی سے جدائی کے دن کاٹے اس کا تذکرہ  
بھی "بارہ ماسے" میں موجود ہے۔ ایک ایک چوپائی میں ایک ایک ہمینے  
کی کیفیات کو زے میں دریا کی مصدقہ ہے۔

ملاحظہ ہو:-

## بارہ ماسے

اساڑھ لگ گیا۔ بادل گرج رہے ہیں۔ اودے اور کالے  
پنکھ، پکھیرد، چیل، کوتے آسمان پر اڑڑ رہے ہیں۔ سفید لگلے قطار و قطار  
دھڑ رہے ہیں۔ بھلی کی تلوار چاروں طرف چل رہی ہے۔ بوندیوں کے  
تیر زور و شور سے گر رہے ہیں۔ گھٹائیں اُمنڈ اُمنڈ کر آرہی ہیں! فوج بھر  
میں باجے نج رہے ہیں۔ جدائی کا دکھ بڑھتا جا رہا ہے۔ شوہر دیس سے  
باہر ہے اور یہی آپے سے۔

پکھ نچھتر سر پر آگیا۔ مینڈک، مور اور کوکلا مست ہو کر پی ہو پی ہے  
کہ رہے ہیں اور یہیں بھلی کی چمک سے ہی ہوتی خاموش !!  
یہ موسم برسات کا اور یہی ایسی خشک ہا کون مکان درست کرے  
اور کون تنجم ریزی کرے میری تو کوئی بات بھی ہنیں پوچھتا۔

جس کا شوہر گھر میں ہے اُسی کو تمام عیش و آرام اور عزت حاصل  
ہو۔ میرا "پیا" تو پر دیس ہے مجھے سارا سکھ، چین بھول گیا۔

ساون کے پانی سے کھیتوں میں بھرنی لگی لیکن یہیں سوکھی کی  
سوکھی ہی ہوں۔ "پنربس نچھتر" بھی لگ گیا لیکن "پیتم" کے درشن"

نہ ہوئے۔ اُج پیارے تمہارے فراق میں تین بادلی ہو گئی ہوں میرے  
النسوز میں پر بیر بھوٹی کی طرح ریتے پھرتے ہیں۔

سکھیوں نے اپنے اپنے شوہروں کے ساتھ ہندو لا رچایا ہو  
— ہری زمین اور سنتی چولیاں — اور مجھے فراق پینگیں دے  
دے کر جھولا رہا ہو۔ میرا اول بھنبھیری کی طرح بھٹکا پھرتا ہو، راہ  
نہیں سو جھبٹی — ہر طرف پانی ہی پانی ہو۔ میرے دل کی ناؤں نیز کھیوک  
کے تباہی میں پڑی ہوئی ہو۔

اُج پیارے تم تک کیسے پہنچوں نہ میرے پاؤ ہیں نہ پنکھ ہو۔  
بجادوں کی کالی راتیں اکیلے کیسے کاٹوں۔ شوہرنے تو دوسرا  
ہتی بسائی ہو۔ بستر ناگ کی طرح دھر دھر کے ڈستا ہو اکیلی ایک پیٹ سے  
ہی پڑی ہوں۔ آنکھیں کھولتی ہوں تو ڈر لگتا ہو۔ بجلی چمک کر اور  
دل گرج کر ڈلاتے ہیں۔ جب لگھا جھکوڑے سے برستا ہو تو میری  
نکھیں اولتی کی طرح ٹکتی ہیں، دل بچھتا جاتا ہو۔ جدائی جان کو  
نکھنی ہو۔ یہ مہینا تو پھاڑ ہو گیا۔ کاٹے نہیں کلتا۔ بھرے بجادوں  
بہ ایسی خشک ہوں اور تم کو خبر تک نہیں۔

پانی کی باڑھ سے جل بھل، زمین آسمان سب ایک ہو رہے  
ہیں اور تین بھانی کے انتہا جل میں ڈوب رہی ہوں۔ پی پیارے  
اٹھ میں ہاتھ دو!۔

کنوار لگ گیا۔ پانی گھٹ رہا ہو۔ اب بھی آجائے پیارے یتحارے  
نے سے ترقمازگی پیدا ہو گی۔

آج پیارے آج دیکھو پیسے "پی ہو" "پی ہو" کر رہے ہیں۔ سہیں

نکلا ہو۔ سختیا پچھر شروع ہو گیا۔ راجلان بن کس کے میدان کو جا رہا ہے۔ آب نیساں سیپ کے مٹتے کو متیوں سے بھر رہا ہے۔ سمندر اور سیپ سب موقی سے بھر گئے۔ ہنس سمندر کو پادکر کے چلے آ رہے ہیں۔ سارس کلیل کر رہے ہیں۔ سینہ اُگ رہا ہے جنگل تک چھوڑ رہے ہیں اب تو آ جاؤ!!

دیکھو غم فراق مجھے کس طرح تباہ کیے ہوتے ہے۔ امرے کوش اکر مجھے اُس سے نجات دلاؤ!!  
کا تک کی چاندنی لکنی ٹھنڈی ہے تمام عالم سرد ہے ایک بیش جل رہی ہوں۔ مرے تن من کو بستر جلاۓ ڈالتا ہے۔

سارے سنوار میں دیوالی کی دھوم مچی ہے۔ سکھیاں جھوک گاہی ہیں لیکن مجھے کیا میری جوڑی تو مجھ سے پھر لکنی مجھے تو دنیا اجڑا معلوم ہوتی ہے۔

سکھیاں دیوا لی گا کرتیو ہار منار ہی ہیں میں کیا گاؤں تھا ری چدا تی میں "بے سدھ" ہوں۔ اک دلدار دیکھو اب بھی آ جاؤ۔  
اگھن کی بھاری راتیں بہت دشواری سے کلتی ہیں۔ اس طرح جلتی ہوں جیسے چرانغ میں بیٹی۔ دل سردی سے تھر تھراتا ہے کتم ہوتے تو ایسا کیوں ہوتا۔

گھر گھر سجاوٹ ہے۔ یہ کیا سنگار کروں میرانگ روپ تو شوہر کے ساتھ گیا۔ وہ ملٹے تو یہ ملٹے۔  
سلگ سلگ گرخاک سیاہ ہو گئی۔ اب "برہ" کی اُگ ہیں جل رہی ہوں۔ اس دُکھ درد کو پیارا کیا جائے۔

اک بھنورے، اک کوتے میتم کو مری سنانی یوں سنانا کہ وہ بره کی آگ میں جل گئی اُسی کا دھنواں ہر جو ہم کو لگ گیا ہے۔

پوس کے جاڑے میں بدن تھر تھر کا شپ رہا ہر سورج ڈوبتے ہی سردی نے زور باندھ دیا۔ بسترنگو یا برف میں ڈوبا ہوا ہے۔ کا شپ کا شپ کرچی نکلا جاتا ہے۔ ”میتم“ کہاں کہ اس کو گھے سے لگاؤں۔

چکوی رات کی جدائی کے بعد دن کو ملتی ہے۔ ایک یہی ہوں کہ دن رات ”برہ میں بیاکل“

خون بہا، گوشت گلا، ہڈیاں سنکھ ہو گئیں۔ عورت ”پی ہو“ ”پی ہو“ رٹ کر مر گئی۔ جب سکھی ہیں تو زندگی کیسی ہے۔

مالک کا مہینا ہے۔ پالا پڑ رہا ہے، جتنا جتنا روٹی کے پہل سے بدن کو ڈھانکتی ہوں اتنا ہی دل اور کاشتا ہے۔

آنکھوں سے آشواس طرح بہتے ہیں جیسے مہاولٹ ہو رہی ہے۔ تھمارے بغیر پانی تلوار سالگتا ہے۔ فراق ہوابن کر جھوے مار رہا ہے۔ کہاں کا بناؤ اور کیسا سندگار۔ فراق میں ڈورے کی طرح ہو گئی ہوں۔ جاڑا تو مجھ بردہ کی ماری کے لیے آفت جان ہو گیا۔ اک پیارے سورج ہو کر پوکہ تم دن مالک کا جاڑا جانے کا ہیں۔ تھمارے بغیر جسم بے جس ہے اور دل بے قابو اس پر بھی فراق کو چین نہیں جانتا ہے کہ جلا کر ”بھسم“ کر دے۔

چاگن میں ہول کے جھونکوں نے سردی کو چوگتا پڑھا دیا ہے۔ وہ قواب ہی نہیں جاتی۔ بدن پتے کی طرح زرد ہو گیا پھر بھی فراق باز نہیں آتا جھکھورے دیے ہی جاتا ہے۔

پتے جھڑگئے اور از سرنو پھر بھول پتے شاخوں میں آئے بسب  
کو خوش دیکھ کر میرا دل دونارنجیدہ ہوا۔  
سارا انسار مل کر پھاگ گارہا ہو اور میرا بدن مثل ہوئی کے  
جل رہا ہو۔ میرا یوں جلن پیارے تم کو اگر لپنڈ ہو تو پھر مجھے کوتی  
غم نہیں۔ میری تو خواہش ہی یہ ہو کہ یہیں تھماری مرضی بجالاؤں  
کمٹی ٹھکانے لگے۔

اب تو میرے جی میں بھی آتا ہو کہ اپنا پدن جلا کر اُس کی  
راکھ ہوا میں اٹا دوں کیا تعجب یہ اُس راستے پر جا پڑے جس پر  
تو قدم رکھتا ہو۔

چیت کے ساتھ بستت روت بھی آگئی ہر طرف دھما� ہو رہی ہو۔  
لیکن میری دنیا سونی ہو۔ کوئی کا پنچم راگ جُداتی میں تیر سالگتھا ہو۔  
میرے خون کے آنسوؤں سے سارے اجھا ٹھمنکار لوت پت ہیں۔  
ٹیسو اور مجیدیہ کوئی نہیں نے ہی رنگ دیا ہو۔ بالم آم میں بورا آگئے  
اب تو گھر کی یاد کرو اور آؤ۔ جنگل میں ہزاروں طرح کی پیاس ہوتی ہیں  
لیکن بھنو را مالتی ہی کی تلاش کرتا ہو۔ نارنگی کی شاخ بہار پر ہاں  
اس کو فرق کا ہے کو باقی رہنے والے گا جس طرح کبوتر اپنے گھر  
پر ٹوٹتا ہو پیارے اُسی طرح آجاؤ۔ یہیں فراق کے پتے یہیں ہوں بغیر  
تھمارے کیسے چھوٹوں۔

بیساکھ میں لباس بارا در چندن آگ معلوم ہوتا ہو۔ سورج  
کی گرمی شوہر کی چھاؤ سے مرد ہو سکتی ہو۔ آؤ پیارے انگاروں  
پر لوٹ رہی ہوں۔ تھمارے ہی آئے پر ٹھنڈی ہو سکتی ہوں۔ آؤ

اور آگ کو گلزار کرو۔ تھاری جدائی میں بھاڑ کی طرح جل رہی ہوں۔  
تم جتنا چاہے جلا و تھارا دروازہ نہ چھوڑوں گی۔  
دل کاتالاب روز بروز گھٹتا ہی جاتا ہے اور وہ وقت قریب  
ہو جب اس کی زمین ترک جائے۔

(رأميده کا) کنوں جو اس تالاب میں کھلا تھا "بن جل" مر جا گیا  
اگر تم آکر "پریم جل" سے سینجھ تو اب بھی اس کی بیل پھل پھول  
سکتی ہے۔

جیٹھ کا ہمینا ہے سن سار تپ رہا ہے، لا چل رہی ہے، بگوئے  
اٹھ رہے ہیں، انگارے برس رہے ہیں اور برد کی آگ لنکا پھونک کر  
اب مجھے جلا رہی ہے۔

چاروں اور کی ہوا آگ برسا رہی ہے، لنکا کو جلا کر ملنگ کو لگی  
ہے، جسم جل کر سیاہ ہو گیا۔ جدائی کی آگ کیسا پوشیدہ کام کرتی ہے۔  
آندر می اٹھ رہی ہے۔ آگ برس رہی ہے، مجھ دکھیا کو کچھ سمجھائی  
نہیں دیتا۔ ادھ جلی ہو گئی ہوں، بدن کا گوشت سوکھ گیا۔ فراق موت  
بن کے پیچھے پڑا ہے ماں کھا کر اب ہڈی چبار ہا ہے۔ ہر شام کو تھاری  
راہ دیکھتی ہوں۔ ای کرشن کی صورت والے اب بھی آجائو تم کو آتا  
دیکھ کر وہ بھاگ جائے گا۔

ای سید جو ایسی آگ میں جلے جس کو کوتی بجھانہ سکتا ہو اس کو  
سر اہنا چاہتے ہیں۔

اس طرح رورو کے بارہ چھینٹے بس کیے، ہزار دکھ درد ایک ایک  
سانس میں بھیلے، ایک ایک پل پہاڑ ہو گیا اور ایک ایک پہر ایک

ایک جگ، آخر کار نئی نے مور کی طرح جنگل میں رہنا شروع کیا کہ  
شاید وہاں کچھ جی بہلے، کچھ پتہ چلے لیکن ع  
بہلانے دل نہ تیرگی شام غم گئی

اب تو متعاری جدا تی میں تنکا بھی تیر معلوم ہوتا ہو۔

چیل اور فاختہ کو ہر چند راستا بتاتی ہوں مگر کوئی نہیں سنتا۔  
کوکلا کی طرح پکارتی پھرتی ہوں۔ اور ہری کی طرح "لے دہی" کی  
آواز لگاتی ہوں لیکن سب لا حاصل۔

درختوں پر بیٹھیے ہوئے جس پکھرو سے جدا تی کا حال کہتی ہوں  
وہ درخت اور پرندوں جل کر خاک ہو جاتے ہیں۔ کیا کروں میرے  
رام!! برد کے دن کیسے کالوں۔ ساجن تم تک آخر کیسے پہنچوں۔

کوک کوک کر اتنا روئی کہ خون کے آنسوؤں سے گھنپھی کا جنگل  
بوگیا۔ کوئی کی طرح مُٹھے سیاہ ہو گیا اور آنکھیں سرخ، کون ٹھنڈا کرے۔

جدا تی کا غم بہت تیرتا ہے۔ جہاں میں بن باسی کھڑی ہوتی ہوں وہاں  
گھنپھی کا ڈھیر لگ جاتا ہو۔ ہر ایک قطرہ خون میری جان ہے گونج گونج  
کرشل پسپیہ کے "پی ہو۔ پی ہو" کرتی ہوں۔ مگر تم نہیں سنتے۔

میرے رنج سے ڈھاک بے برگ ہو گیا گیہوں کا دل میرے  
" بلاپ" سے چھٹ گیا۔ لیکن تم پر کچھ اثر نہ ہوا۔ میرے پیارے۔

مجھے تو ایسا جان پڑتا ہے کہ جہاں تم ہو وہاں نہ بھادوں ہوتا ہے  
نہ بست نہ سہنست"۔ وہاں کوئیں اور پسپیہ بھی نہیں ہوتے ورنہ تم  
انھیں کوئی سُن کر مجھے یاد کرتے۔ اور آتے۔

# شاعر جاتسی کی بھاکا

شاعر جاتسی کی تصانیف اُج سے تقریباً چار برس قبل کی ٹھیٹھی "اوڈھی بھاکا" (اوڈھ کی زبان) میں لکھی گئی تھیں لہذا یہاں اوڈھی زبان کے مختلف ضروری معلومات درج کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

**اوڈھی زبان کی تاریخ** | انسانوی عہد پر تاریکی کا پردہ پڑا ہوا ہر اس لیے اوڈھی زبان کی صحیح تاریخ پتا نا دشوار سا ہو گیا ہو۔ یقین کے ساتھ صرف اتنا کہا جاسکتا ہے کہ برصغیر جہاڑا کی طرح اوڈھی بھلی خالص ہندستانی زبان ہے۔ البتہ ایسی ہنیں کہ دنیا کے پردے پر ازال سے رہی ہے۔ گیارہویں صدی عیسوی کے لگ بھگ اس زبان نے جنم لیا۔ اس کی عمر گویا آٹھ نو سو برس ہے۔

لہ اُردو میں حسب ذیل الفاظ ملک محمد جاتسی ہی کے رایج کیے ہوئے ہیں۔ ان سے قبل یا تو وہ قطعاً بولے ہی نہ جاتے تھے یا ان کا استعمال نہ ہونے کے برابر تھا۔

|                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اُردو میں رایج الفاظ<br>ہندی میں رایج الفاظ                                                                                                                                 | اُردو میں رایج الفاظ                                                                                                                                                        |
| انگارہ، سوجھنا، جگ، پل، درپن، ہرلہ،<br>طبل، امیر، امر، سلطانی، سرتاج،<br>گرٹھ، جمان، بنگارا، پختت، مایا، گھونکھا،<br>میر، چیز، شیطان، اسلام، اسوارا، دیار<br>چندن، تج دینا۔ | انگارہ، سوجھنا، جگ، پل، درپن، ہرلہ،<br>طبل، امیر، امر، سلطانی، سرتاج،<br>گرٹھ، جمان، بنگارا، پختت، مایا، گھونکھا،<br>میر، چیز، شیطان، اسلام، اسوارا، دیار<br>چندن، تج دینا۔ |

سہستری آف اردو لاطر پچھر متلفہ رام یا یوسکسینہ صفحہ ۱۱۔

## اوڈھی زبان کی خصوصیات

اوڈھی بولی دونوں سے کئی باتوں میں مختلف ہر مثلاً  
 ۱۔ خالص اوڈھی کی بول چال میں فعل، فاعل کی صنیع جنس  
 اور تعداد سے مطابقت رکھتا ہر مفعول سے اس وقت بھی مطابق  
 نہیں ہوتا جب کہ فعل متعدد ہو۔

۲۔ دو سے زیادہ اجزا والے الفاظ کے شروع میں "ای" "ہ" اور "او" "و" کا تنقیط اوڈھی کو پسند اور تجھی ہندی رکھی بولی اور برج بجا شا کو نالپسند ہے۔ اسی اختلاف کی وجہ سے ایک ہی لفظ کو اوڈھی میں بالکسر یا بالضم جلی اور رکھی بولی اور برج بجا شا میں بالکسر یا بالضم خنی بولتے ہیں۔ مثلاً اوڈھی میں **دووار** **ہواڑ**

|                                             |                |                 |           |
|---------------------------------------------|----------------|-----------------|-----------|
| 'بیوایج                                     | 'بیوایاہ       | 'پیوایار        | 'نیوایاں  |
| بیاہ                                        | بیاہ           | پیاہ            | نیا و     |
| <b>کہیں</b> گے اور رکھی بولی اور برج بجا شا | <b>سیوایار</b> | <b>سیوایاری</b> |           |
| 'بیوایج                                     | 'بیوایاہ       | 'سیوایار        | 'کیوایاری |
| بیاہ                                        | بیاہ           | سیوایار         | کیوایاری  |
| پیوایار                                     | 'نیوایاں       | سیوایار         | کیوایاری  |
| پیاہ                                        | نیا و          | سیوایار         | کیوایاری  |
| دووار                                       | ہواڑ           | دووار           | ہواڑ      |

لہ اوڈھی کا یہ اصول اردو قواعد کے بھی خلاف ہے۔ اوڈھ کے رہنے والے اردو بولتے وقت عموماً یہی غلطی کرتے ہیں یعنی فعل متعدد استعمال کرتے وقت بھی فعل کی مطابقت مفعول سے نہیں کرتے۔ مثلاً بعض اوقات وہ کہتے ہیں کہ "میں نے روٹی کھایا" حالانکہ ہونا چاہیے "میں نے روٹی کھاتی"۔

"ای" "ہے" اور "او" "و" کی جگہ برج بھاشا اور کھڑی بولی میں "ی" اور "و" بولا جاتا ہے مثلًاً اودھی میں "اہاں" ، "اہاں" اور کھڑی بولی اور برج بھاشا میں "یہاں" ، "وہاں" بولتے ہیں۔

اسی طرح "اے" اور "آئے" کے بجائے اودھی کو "ہے" یا تے معروف پسند ہے۔ اور برج بھاشا کو "ہے" یا "یا" یا تے مجھوں مثلاً اودھی میں "آتی"۔ "چائی" بولیں گے اور برج بھاشا میں "آتے" "چائے"

۳۔ "ہونا" فعل کی شکلوں کے ماقے میں جو صرف "جاتس" پہلے رہتا ہو۔ وہ اب تک اودھ کے کچھ حصوں میں — جاتس اور ملٹیپلی کے آس پاس — بولا جاتا ہو۔ مثلاً "ہے"، "ہو" کے بجائے آئے "اہ"، "کہیں" گے۔ شاعر جاتسی نے اہا "اہا"، کہا ہو ممکن ہو بولا جاتا ہو۔

۷۔ کھڑی بولی اور برج بھاشا دونوں میں جو "صفات" اور تمیلیکی صفاتیں "اے" اور "اوے" اور "او" پر ختم ہوتے ہیں وہ اودھی میں بلا "ا" "اے" "اوے" "او" کے ہوتے ہیں۔

|           |           |       |      |           |
|-----------|-----------|-------|------|-----------|
| کھڑی بولی | برج بھاشا | اوڈھی | ایسا | ایس یا اس |
|-----------|-----------|-------|------|-----------|

|            |       |       |
|------------|-------|-------|
| جسیں یا جس | جیسو  | جیسا  |
| چھوٹ       | چھوٹو | چھوٹا |
| اپن        | اپنو  | اپنا  |
| مور        | میرو  | میرا  |
| تور        | تیرو  | تیرا  |
| ہمار       | ہمارو | ہمارا |

۵۔ کھڑی بولی میں تذکیر میں "کا" اور تانیث میں "کی" آتا ہے۔ برج بھاشا کا بھی یہی اصول ہے۔ اودھی کی بول چال میں تو یہ فرق ظاہر نہیں ہوتا البتہ ادبی زبان میں فرق ملتا ہے۔ شاعر جاتی نے تذکیر میں "کر" اور تانیث میں "کے" یا تے مجھوں سے استعمال کیا ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اودھی میں تانیث میں "کی" یا تے معروف سے کبھی نہیں ہوتا تے "ے" یا تے مجھوں ہی سے ہوتا ہے۔

۶۔ کھڑی بولی اور برج بھاشا دونوں میں حرف جار سہیشہ فعل کے سادہ شکل میں لگتے ہیں جیسے "کرے کو" "کرن کو" لیکن ٹھیٹھ یا پوربی اودھی میں حروف جار ضمیر واحد متكلم میں لگتے ہیں جیسے "اوے کھٹھ" "کھاتے مان" "بیٹھے کر"

۷۔ اودھی میں فعل حال ناتمام (PRESENT INDEFINITE TENSE) کی شکلیں برج بھاشا ہی کی سی ہوتی ہیں حرف ضمیر واحد حاضر کی صورت میں سنسکرت کی طرح "س" "لی" ہوتا ہے جیسے "کارسی" "کرس" وغیرہ۔ امر میں بھی یہی صورت فاعل زندگی ہے گو کبھی کبھی آخر میں "ہی" "ہے" لگا دیتے ہیں۔

- ۸۔ اودھی میں ضمیر متعلق فعل حال کے جنس تانیث کی صورتوں میں "پس" اور "چلیں" کی جگہ پر "ہنسی" اور "ہنی" ہوتا ہے۔ جیسے "گھنی"، "لکھنی" وغیرہ۔ بول چال میں اکثر آخری "نی" نکال کر بچے ہوتے جز کی آواز کو نون غتہ سے پدل دیتے ہیں جسے "لکھنی" "گھنی" کی جگہ "لکھی" "گھی" بولتے ہیں۔ شاعر جاہی نے بول چال کے اس روپ کو بھی دکھایا ہے۔
- ۹۔ پوربی اودھی میں مائدھی کے رواج کے مطابق برج بھاشا کے "او" سے ضم ہونے والے ضمائر کی جگہ "اے" سے ختم ہوتے والے ضمائر استعمال ہوتے ہیں جیسے کو، (کون) کی جگہ "کے" "جو" کی جگہ پر "جے" زیر کے ساتھ اور کو وہ کی جگہ پر "کیہو" "یا کیو"۔
- ۱۰۔ پوربی ہندی اور اودھی میں کہیں کہیں حرف جاڑ ضمیر ہوتے ہیں۔ ۱۱۔ ٹھیٹھ اودھی میں مستقبل کی شکلیں کچھ بخ کی ہوتی ہیں مثلاً ہوتے۔ پاؤب وغیرہ

اہ "ہوتے" پر ان لفظ ہو۔ اب اس کے بجائے "ہوتی" معنی "ہو گا" بولتے ہیں۔

۱۲۔ "پاؤب" یہ لفظ اودھی ادب کے جملہ ضمائر میں مستقبل ہو گو بول چال میں معنی ضمیر جمع متعلق بھی "ہم" ہی کے ساتھ آتا ہے۔ شاعر جاہی نے جملہ ضمائر اور دلوں عدوں میں اس کا استعمال کیا ہے۔

پوربی اودھی میں مصدر کا اختتامی حرف بھی "ک" ہوتا ہے جیسا "پاؤب" میں ہے۔

## برج بھاشا شاعری کی خصوصیات

برج بھاشا شاعری کی سب سے بڑی خصوصیت جو اُس کو اکثر دوسری زبانوں خاص کر آرڈوف سے متاز کرتی ہے اُس کا انداز تناخاطب ہے۔ مایوسی، رنج، درد اور رخوشی کے جذبات جس خوبی سے بھاشا کی شاعری میں ادا ہوتے ہیں دوسری زبان مشکل سے اتنی حسن ادا پر قدرت رکھتی ہے۔ غالباً اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ بھاشا کی شاعری میں جذبات کا اظہار عموماً عورت ہی کی طرف سے کیا جاتا ہے جو گویا محبتمن کرب و اضطراب ہے۔

دوسری خصوصیت یہ ہے کہ بھاشا کی شاعری میں استعارات اور تشبیہات عام اور مقامی ہوتے ہیں جو شعر کو داردات کا درجہ دے دیتے ہیں۔

لہ اودھی اور برج بھاشا کی شاعری کی ابتدائی صحیح تاریخ متعین کرنا دشوار ہے کہا تو یہ جانتا ہے کہ ۱۳۷۶ء سے قبل ہی اس کی ابتداء ہو گئی تھی اور "پیشے نام" کا ایک شاعر ۱۳۷۶ء میں تھا۔ لیکن اس کا کوئی کلام دستیاب نہیں ہوتا۔ اسی طرح بار دیپرا شاعر کا وجود ۱۴۰۶ء میں بتایا جاتا ہے لیکن کلام اس کا بھی محفوظ نہیں ہے۔

"چند برداتی" ہندی کا پہلا شاعر ہے جس کا کلام ہم تک پہنچا ہے اس کی معکر آمد تصنیف "پر تھی راج راسو" عہد پر تھی راج کا ایک روشن کارنامہ ہے جس کا جنم تقریباً ڈھانچی ہزار صفحے کا ہے۔ اسی کو ہندی کا باہر آدم کہ سکتے ہیں۔

۱۴۰۶ء اردو شاعری پر عام اعتراض ہے کہ اُس میں جذبات و احساسات اول تو غیر فطری ہیں اور حسن و عشق کے افساؤن تک محدود ہوتے ہیں۔ عاشق و معشوق کی محبت کے علاوہ دوسری قسم کی محبت کا انداز اردو شاعری میں خال ہی خال نظر آتا ہے۔

تیسری خصوصیت یہ ہو کہ بھاشا کا شاعر معمولی سی معمولی بات کو اس ڈھنگ سے بیان کرتا ہو کہ اُس میں ایک خاص بات پیدا ہو جاتی ہو۔

چوتھی یہ کہ بھاشا کے نحوڑے سے الفاظ کثیر معانی پیدا کر دیتے ہیں مختصر یہ کہ بھاشا کی شاعری حسن و عشق، درد و غم، محکمات اور تجھیں حسن ادا اور موسیقی کی ایک ول گداز تصویر ہوتی ہے۔

ملک محمد جاتسی کی پدمادت اور دوسری تصانیف بھاشا شاعری کی جملہ خصوصیات کی تفسیر ہیں۔ ملک صاحب کا بارہ ماسہ، ان کا طرز ادا، ان کے استعارات، شبیہات اور الفاظ کا انتخاب بھاشا شاعری کی خوبیوں کی حامل ہیں۔

### شاعر جاتسی کی زبان کی خصوصیات

الفاظ کا بے محل استعمال یا قواعد کے اصولوں سے چشم پوشی شاعر جاتسی کے بیان بھوئے نہ ملے گی۔

۲۔ کہیں کہیں تو عضب کی روانی پائی جاتی ہو۔ کہا توں، محاوروں لئے مصنف جاتسی گر نتھاوی کا قول ہو کہ کہیں کہیں قواعد کے خلاف ایک آدھ لفظ مل جائے تو مل جائے جلے کے جلے ڈھیلے اور بے ڈھنگے کہیں نہ ملیں گے۔ مصنف گر نتھاوی کا قول بعض قیاس ہی ہو لیکن اگر واقعی ایک آدھ لفظ قواعد کے خلاف ملے بھی تب بھی ترتیب میں جس وسعت اور دقت نظر سے کام یا گیا ہو اس کا اندازہ کرتے ہوئے ایسے الفاظ کو خلاف قواعد کہنا درست نہ ہوگا خاص کر جبکہ اس وقت کی قواعد کا مطلق ہم کو علم بھی نہ ہو۔

اور ضرب الامثال کا استعمال بھی شاعر جاتسی نے کیا ہے۔ لیکن وہ بجا شا کے فطری طریقے سے نہ کہ محض شعر کے حسن ظاہری میں اضافہ کرنے کی غرض سے۔

۳۔ البتہ بعض مقامات پر مخدوّفات کا عیب ضرور موجود ہے جس کی وجہ سے کبھی کبھی بادی التظر میں مطلب خبیط سا ہو جاتا ہے۔ بعض مقامات پر تعمید کا عیب بھی ملتا ہے لیکن یہ عیوب خال ہی خال نظر آتے ہیں۔

۴۔ شاعر جاتسی کے دو لفظوں کا استعمال پڑھنے والے کو کچھ عجیب سا معلوم ہو گا۔ انہوں نے "زاس" لفظ کا استعمال "بوکسی کا ساختی نہ ہو" کے معنوں میں کیا ہے۔

دوسرالفظ ہے "بسوس" جسے شاعر جاتسی "بسوس گھات" کے معنوں میں لاتے ہیں۔ اسی طرح "بسوسی" "بواس گھاتی" کے معنوں میں کئی جگہ لایا گیا ہے۔ (بسوس گھات۔ فریب دینا۔ بسواس گھاتی۔ دغا باز)

۵۔ شاعر جاتسی نے کہیں کہیں بہت بہت پڑانے الفاظ استعمال کیے ہیں مثلاً "دن کر" بمعنی سورج کو "دن اڑ" لکھا ہے۔ "شش دھر" کی بجائے "سسہر"۔ "بھوپال" بمعنی راجا کے بجائے "بھولل" "شش دھر" بمعنی سانپ کے بجائے "بسہر"

اسی طرح "او" "اڑا" کا استعمال "بالکل" کے معنوں میں اب صرف بہلکہ زبان ہی میں سنائی دیتا ہے۔ لیکن شاعر جاتسی نے پرمادوت میں اسے استعمال کیا ہے۔

ایک بہت پرانا لفظ ہے "پے" "چ" "جو" "ہی" کے معنوں میں

آتا ہے۔ شاعر جاتسی نے اس کو بھی استعمال کیا ہے۔ ایک اور پڑانا لفظ ہے ”پشے“ جس کے معنی ہیں ”پر“ اس کو بھی ملک صاحب لائے ہیں اور ”بھئے“ کو بھی استعمال کیا ہے جس کے معنی ہیں ”زے“

۶۔ ملک صاحب بعض مقامات پر نئے پرانے اور پوربی چھپی دلوں طرح کے الفاظ لائے ہیں مثلاً پر اکرت کا ایک لفظ تھا ”سنتو“ ”شُوتی“ جو سے کے معنوں میں استعمال ہوتا تھا۔ اس کی ہندی شکل ”سینتی“ ”ستی“ بہت دلوں تک مستغل رہی۔ ولی دیکھی ایسے اردؤ کے پرانے شعر ایک نے اس لفظ کو استعمال کیا ہے شاعر جاتسی اس لفظ کو بہت جگہ لائے ہیں۔

۷۔ ضرورت شعری کی بنا پر اکثر حروف کو بدلت دیتے ہیں مثلاً ”ذل“ کے بجائے ”در“ ”بل“ کے بجائے ”بر“ استعمال کرتے ہیں۔ ملک محمد جاتسی نے ایسا بہت کیا ہے۔ انہوں نے ”زمل“ کے بجائے ”زمر“ اور ”کلا“ کے بجائے ”کرا“ بھی استعمال کیا ہے۔ ضرورت شعری کی بنا پر مفرد الفاظ کو انہوں نے مرکب بھی کر دیا ہے مثلاً ”ہنس“ کو ”ہنسا“ ”بول“ کو ”بولا“ بیان یہ مختصر شکل اکثر ملتی ہے۔

۸۔ ہندی کے اکثر شعر پر لفظوں کے توڑے نے مڑوڑنے اور ان کی شکلوں کے مخ کرنے کا الزام عاید کیا جاتا ہے۔ شاعر جاتسی اس الزام سے بلند ہیں۔ پڑھتے وقت مصروع کے آخری مفرد لفظ

کو مرگب کر دینے میں جتنا فرق لفظوں کی صورت میں پیدا ہوتا ہے اُس سے زیادہ ان کے الفاظ کی شکل کہیں ہنیں بیگلطی۔

۱۰۔ شاعر جائسی نے ٹھیٹھ اودھی الفاظ کا بہت زیادہ استعمال کیا ہے مثلاً انہوں نے "راندھ" لکھا ہے جس کا استعمال اب صرف مرگب شکل میں رہ گیا ہے جیسے "راندھ پروی" اس کے علاوہ بھی ٹھیٹھ اودھی الفاظ ہیں جو ہندی ادبیوں کو دیہاتی معلوم ہوں گے مثلاً "نوج" "موکا" "مہوں" وغیرہ۔

۱۱۔ شاعر جائسی نے "تو" یا "تیں" کی جگہ پر اکثر توی ہجڑ کا استعمال کیا ہے۔ یہ قنوجی اور چھپی کی وہ شکل ہے جو حیری اور شاہیں پر سے لے کر قنوج تک بولی جاتی ہے۔

شاعر جائسی کی زبان بول چال کی سیدھی سادھی ہے۔ مرگب الفاظ اول تو انہوں نے بہت کم استعمال کیے ہیں۔ جہاں کیے بھی ہیں دو سے زیادہ اجزاء کے الفاظ نہیں لائے — دواجزا کے جو مرگب الفاظ استعمال کیے بھی ہیں ان کو مفرد ہی سمجھنا چاہیے کیونکہ وہ سنسکرت کے طریقے کے مطابق نہیں بلکہ فارسی کے طریقے پر ہیں۔ جہاں بعض بظاہر مرگب الفاظ دراصل مفرد ہی ہوتے ہیں — ایک جگہ پر قو پداوات میں فارسی کا ایک فقرہ ہی اٹھا کر رکھ دیا گیا ہے "ستراپا" جو فارسی کا "سترتاپا" ہے۔

فارسی کی بس اتنی ہی جملک گہیں کہیں دکھائی پڑتی ہے ورنہ شاعر جائسی کی زبان گویا سانچے میں داخلی ہوتی ہے تھیں شیریں

اور دلکش ہو۔ شاہی دربار وغیرہ کے بیان میں "اراکان" "بارگاہ" ایسے کچھ لفظ آگئے ہیں لیکن وہ موضوع کے اعتبار سے زراسابھی ہیں کھلتے۔

شاعر جاتسی کی زبان کی چاشنی اور اس کا سفر پلاپن نرالا ہو۔ اس میں برج بھاشا کی چاشنی ہونہ کے سنکرت کی۔ اُس میں اودھی اپنی رنج کی مٹھاس لیتے ہوئے ہو۔ اگر اس کا اندازہ کرنا ہو کہ اودھی زبان کے بہتے ہوئے شیریں اور شقاف چشمے تک شاعر جاتسی کی کتنی پہنچ ہو تو پدماؤت کی نزاکت تختیل، روایی، سلاست اور فصاحت کا مطالعہ ناگزیر سا ہو گا اس لیے کہ بقول مصنف جاتسی گر نتھاولی، اودھی کی خالص بے میل مٹھاس کے لیے پدماؤت کا نام برابر لیا جائے گا۔

سن تصنیف | نظم پدماؤت پر نقد و تبصرہ سے قبل اُس کا سن تصنیف معلوم کر لینا بوجوہ مناسب ہو گا سر جارج گری یرسن نے اس کا سن تصنیف ۱۸۲۶ء لکھا ہو جو ۱۸۲۶ء ہجری کے مطابق ہو ہندی کے بیشتر ادیب بھی پدماؤت کا سن تصنیف ۱۸۲۶ء ہجری بتاتے ہیں اور پدماؤت کے اس صدی کے شخصوں میں بھی تصنیف کا سن یہی ۱۸۲۶ء ہجری ملتا ہو نظم پدماؤت میں شیرشاہ کی مدح اس کے زمانے کی سڑکوں کے تذکرے اور "راجا پادشاہ ہند" میں فرنگیوں کے ذکر کی بنابری یہی سن تصنیف کا صحیح سمجھا جاسکتا ہو۔

تاہم اس کی صحت میں اختلاف ہو۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ پرماوت ۹۲۶ء، ہجری میں لکھی گئی اور کچھ ایسے بھی ہیں جو اس کی ابتدا ۹۲۶ء، ہجری قرار دیتے ہیں اور ۹۲۹ء، ہجری کو سن تکمیل بتاتے ہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک اس نظم میں گویا بائیس سال صرف ہوتے ہیں۔ یہ حضرات نظم پرماوت میں شیرشاہ کی مدح اور سن تصنیف کی چوپانیوں کے درمیان چھوپھوپا تیوں کا فصل ہونے کی وجہ سے جن میں - مدح پیر، ذاتی حال، دوستیوں اور جائس کی تعریف و توصیف لکھی ہو، یہ استدلال بھی کرتے ہیں کہ مدح سراۓ اور سن تصنیف میں کوئی تعلق نہیں ہو۔ مدح کی چوپانیاں تکمیل نظم پر ۹۲۹ء، ہجری میں اضافہ کر دی گئی تھیں۔ اسی سلسلے میں یہ بھی کہا جاتا ہو کہ ملک حصہ نے شیرشاہ کو لفظ "سلطان" سے مخاطب کیا ہو اور چونکہ وہ ۹۲۹ء، ہجری میں دہلی کا "سلطان" ہوا تھا نہ کہ ۹۲۶ء، ہجری میں اس لیے اختتم کا سن ۹۲۹ء، ہجری ہو نہ کہ کوئی دوسرا سال اور نظم کے پڑانے نہیں میں بھی تصنیف کا سال ۹۲۶ء، ہجری ہی ملتا ہو۔

سن تصنیف پر محکمہ | پرماوت ایک معمر کے آراء تصنیف ہو  
لیکن اس میں شاعر کی زندگی کے

حاشیہ صفحہ ۱۹۰

جسمی روی اور فرنگی بڑی بڑی اور سستی  
اس شعر میں پرتلکالیوں کی بڑھتی ہوئی طاقت کی طرف اشارہ ہو پرتلکالیوں  
کا دوسرے مطابق ۹۲۵ء کے لگ بھگ شروع ہوتا ہے یعنی ۹۲۶ء کے  
بہت بعد۔

بائیس سال صرف ہوتے ہوں قرین قیاس نہیں ممکن ہر آناؤقت صرف ہوا ہولیکن کوئی وجہ نہیں معلوم ہوتی کہ اس مدت کا شمار ۹۲۶ھ سے ہجری ہای سے کیا جائے یہ مدت ۹۲۶ھ سے ہجری سے بھی شروع ہو سکتی ہے۔

شنوی کی مروجہ رسم کے خلاف ابتداء میں بادشاہ وقت کا ذکر نہ کرنا اور اس کے تذکرے کو بعد کے لیے اٹھار کھنے کی کوتی وجہ نہ بتانا اس رواج سے لاطمی کا ثبوت ہے۔ آخر ایسا کیوں کیا گیا کسی دنیاوی لائچ سے یا کسی اور طمع سے، چند چوپانیوں کا فصل یا پڑانے نہیں میں ۹۲۶ھ سے ہجری کا ہونا بھی کوئی قطعی دلیل پر ماوت کے سن تصنیف کو ۹۲۶ھ سے ہجری قرار دینے کی نہیں ہو سکتی نہ اس فصل سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ مدح بعد میر جوڑدی ”گئی“ ہے۔ خاص کر ایسی صورت میں جبکہ ملک صاحب کی ایک دوسری تصنیف یعنی ”آخری کلام“ میں مدح اور سن تصنیف کے درمیان بھی چار چوپانیوں کا فصل ہتو اور سن تصنیف عہد بابر شاہ سے جس کی اس نظم میں مدح سراتی حسب رواج کی لگتی ہے مطابقت کرتا ہو۔ — اس سے اس کا بھی ثبوت ملتا ہے کہ اگر ۹۲۶ھ میں

حاشیہ صفحہ ۱۹۱

اراکان کے راجہ کی سرپرستی میں پرماوت کا جو سن تصنیف کے سورس بعد بنگالی زبان میں ترجمہ ہوا ہے اس میں سن تصنیف ۹۲۶ھ درج ہے۔ لہ آخری کلام کا سن تصنیف ۹۳۴ھ ہے اسی طرح ہنس جواہر بجا کا مصنفہ بیر قاسم کا سن تصنیف بھی مددوہ نظم محمد شاہ سے مطابقت رکھتا ہے۔

پدمادت نظم کی گئی ہوتی تو پدمادت میں ابراہیم لودی کی مدح ملتی نہ کر شیرشاہ کی۔

یہ درست ہے کہ ۹۲۶ھ میں شیرشاہ دہلی کا سلطان نہ ہوا تھا لیکن یہ امر مسلم ہے کہ وہ اس سے قبل ۹۲۴ھ میں ہمایوں کو شکست دے کے چکا تھا اور دہلی کا لے لینا چند روز کی بات تھی۔ اس کے علاوہ تخت نشینی کی رسم دسمبر ۹۲۹ھ میں غور یا گور کے مقام پر ادا بھی ہو چکی تھی۔ جس طرح حسین میاں کو قطبین نے حسین شاہ لکھ دیا ممکن ہے اسی طرح شاعر جاتسی نے شیرخاں کو دلی کا سلطان بنادیا پر مدح کی ترنگ میں اتنا مبالغہ ناروا ہمیں سمجھا جاتا اور پھر شہرت انسان کے پیش پیش چلتی ہے۔ کیا تعجب کہ تخت نشینی کی رسم کے ادا ہونے اور شیرشاہ کی دلی کی روانگی اور اس کی فتح یا بی کی خبر خود شیرشاہ کے دہلی پہنچنے سے قبل ہی شاعر جاتسی تک پہنچ گئی ہو۔

قصہ کوتاہ نظم پدمادت ۹۲۶ھ میں شروع کی گئی اور اسی وقت مدح بھی یعنی ممکن ہے کہ ختم ہوتی ہو ۹۲۹ھ میں اور اس وقت ملک صاحب نے خود جا کر شیرشاہ کی خدمت میں پیش کیا ہو جیسا کہ مشہور ہے کہ ۹۲۹ھ میں وہ دربار میں گئے تھے۔

له شیرشاہ نے ہمایوں کو ارمجم ۹۲۶ھ مطابق ارمی ۹۲۵ھ میں شکست دی۔ ہمایوں کا پیچا کیا۔ وہ کچھ دن آگرے میں بہا پھر دلی گیا۔ اس کے بعد جب ہمایوں نے دلی چھوڑی تو ۹۲۷ھ میں شیرشاہ دہلی کا سلطان ہوا۔

**رسم الخط** ہندی کے متعدد ادبیوں کی رائے ہو کہ پداوت اور ملک صاحب<sup>علیہ السلام</sup> کی دوسری تصانیف کا رسم الخط فارسی تھا۔ سر جارج گری یرسن، او جھاجی اور بابو شیام سندر وغیرہ نے پداوت کے رسم الخط کو فارسی ہی قرار دیا ہو۔ اور اسی سلسلے میں یہ بھی کہا گیا ہو کہ چونکہ ملک صاحب کی تصانیف فارسی رسم الخط میں لکھی گئی تھیں اس لئے ان سے اس عہد کی زبان، بول چال اور تلفظ کا پتہ چلتا ہو کیونکہ ملک صاحب نے اُس رواج کی پرودا نہیں کی جو قدامت پسند لئے آج سے چالیں برس قبل سر جارج گری یرسن نے پداوت کے رسم الخط کے مختلف بحث کرتے ہوئے لکھا تھا۔

”سلطوں صدی کے اوائل میں تصنیف ہوتی۔ اس میں یہ کو اُس زمانے کی زبان اور تلفظ کا پتا لگتا ہو۔ ہندو مصنفوں کی قدمات پرستی کی وجہ سے اپنے الفاظ کے ہجا برائے سنسکرت کے طبق کے مطابق کرتے تھے لیکن ملک محمد نے اس کا اتباع نہیں کیا“ یہی رائے سر جارج نے سدھا کہ چندریکا کے دیباچے میں لکھی ہو۔

لئے او جھاجی پداوت کے سنه تصنیف کو ۱۹۲۴ء قرار دینے والوں کے قول کی تردید کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”جاتی“ نے پداوت ہندی میں لکھی یا اردو میں ٹھیک معلوم نہیں لیکن ۱۹۲۶ء کا سڑکہ ہو جانا ہی بتاتا ہو کہ یہ اختلاف اردو رسم الخط ہی کے سبب سے ہوا ہو گا۔

”آگے چل کر اپ فراتے ہیں کہ اگر اس کا رسم الخط ہندی ہوتا تو ہم کی جگہ ۲

پڑھا جانا قریب قریب ناممکن تھا۔“

ہندوؤں لو جبور لرتا تھا کہ وہ املا کے معاملے میں تلفظ کا خیال نہ کریں بلکہ اپنے آبا و اجداد کا اتباع کرتے ہوئے الفاظ کو اسی طرح لکھیں جیسا کہ وہ سنسکرت میں لکھ جاتے تھے۔ انہوں نے اپنی تصانیف میں تلفظ کو رواج دیا تھا کہ مستعمل املا کو۔

لالہ سیتا رام نے بھی اپنے ایک مضمون میں جوالہ آباد استاذیز رہابت ۱۹۳۲ء میں شائع ہوا ہر سر جارج گری یرسن کی تایید کرتے ہوئے منظومات ملک خصوصاً پدماوت کے رسم الخط کو فارسی ہی قرار دیا ہے۔ لیکن بالکل حال میں سن تقسیف کی طرح رسم الخط کے متعلق بھی اختلافات پیدا ہو گئے ہیں اور ایک علمی بحث کا دروازہ ٹھہل گیا ہے کہ آیا شاعر جاتسی کی تصانیف کا رسم الخط فارسی تھا یا ہندی۔ چنانچہ پدماوت کے رسم الخط کو ہندی قرار دینے کے لیے تو جیساً ایک بہت چھوٹی بات یہ ہی جاتی ہے کہ "مسلمان اہل قلم خصوصاً صوفیوں کا مقصد اپنے اصولوں کو ہندوؤں کے کانوں تک پہنچانا تھا اور غالباً ملک محمد جاتسی کا بھی یہی مقصد رہا ہوگا۔ اس لیے انہوں نے پدماوت کو ہندی رسم الخط میں لکھا ہو گا نہ کہ فارسی رسم الخط میں، خاص کر اس وقت جبکہ اُڑوڈ کا لوگ نام بھی نہ جانتے تھے۔ پھر یہ دیکھ کر کہ پدماوت کے جتنے نئے ہندی رسم الخط میں ملتے ہیں وہ فارسی رسم الخط ہی سے نقل ہوتے ہیں یہ حضرات فرماتے ہیں کہ "بعد کو ان نظموں کو مسلمانوں نے اُڑوڈ رسم الخط میں منتقل کر لیا۔ کہنے کو تو یہ حضرات یہ کہتے ہیں لیکن ان کے قول کی تردید خود ان کی دلیل سے ہوتی ہے۔ اُڑوڈ کا نام نہ جانتا اور بات ہے اور فارسی الخط سے ناقصیت اور بات ہے۔ اس لیے اگر شیر شاہ کے

وقت میں لوگ اُڑو کا نام بھی نہ جانتے تھے تو اس سے یہ متوجه ہیں  
نکالا جاسکتا کہ وہ فارسی رسم الخط سے بھی بے بہرہ تھے۔

دوسرا یہ کہ ایسے زمانے میں جبکہ آج کی سی آسانیاں طباعت  
کی فراہم نہ ہوں نظم یا نشر کی کتاب کا دایرہ اشاعت محدود ہی ہو گا  
چاہے وہ کسی رسم الخط میں کیوں نہ لکھی گئی ہو۔ ایسے زمانے میں کسی  
کتاب کی مقبولیت ظاہر ہو کر کہ اسے دوسروں کو سنا کر ہی ہو سکتی تھی۔  
اور یہ مشہور ہی ہاڑ کہ ملک صاحب کے چیلے پرمادوت کے دو ہے  
پڑھ پڑھ کر لوگوں کو ملک صاحب کے کلام کی طرف متوجہ کیا کرتے  
تھے۔ پس پرمادوت کے رسم الخط کے انتخاب میں کسی تبلیغی مقصد کو بھی  
دخل نہیں ہو سکتا تھا۔ اور اگر بخوبی دیرے کے لیے بھی فرض کر لیا جائے  
کہ ملک صاحب کا مقصد ہندوؤں میں تصور کے اصولوں کی تبلیغ ہی کرنا  
تھا تو ظاہر ہو کہ اس مقصد کا اولین نشانہ پڑھنے لکھے ہندو ہی ہو سکتے  
تھے جن میں سے بیشتر فارسی پڑھ پڑھ کر دفاتر میں بڑے بڑے  
عہدوں پر مأمور تھے۔ ان کے استفادے کے لیے بھی رسم الخط کو ہندی  
کرنے کی کوئی ضرورت نہ تھی۔ عہد شیر Shah میں فارسی رسم الخط کے  
دفاتر میں روانج اور ہندوؤں کی فارسی دانی سے انکار کرنا اس عہد  
کی معاشرتی اور تمدنی تاریخ سے کھلی ہوئی چشم پوشی کرنا ہو۔ اب  
رہ گئے وہ کٹر مذہبی ہندو جو املا میں آبا اجداد کی حرف بہ حرف  
پیر وی کرنا اپنا "دھرم" سمجھتے ہوں چاہے عام بول چال میں لفظ  
کہیں کا کہیں پہنچ گیا ہو ان سے یہ امید کرنا کہ ملک صاحب کے کلام  
کو پڑھیں گے خسن ظن پر معمول کیا جاسکتا ہو پھر یہ بھی سمجھ میں نہیں

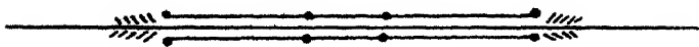
آئتا کہ مخصوص ہندوؤں میں رواج دینے کے لیے رسم الخط کے انتخاب کے معاملے میں ملک صاحب نے مسلمان صوفیوں کی تعداد کو کیسے نظر انداز کر دیا ہوگا۔

تعجب بالائے تعجب یہ ہو کہ ہندو جن کے لیے خاص طور پر رسم الخط کی طرح ڈالی گئی ہو اور جن کے بیہاں اب ایم۔ اے اور بی۔ اے کے درس میں پدماؤت شامل ہو وہ تو اس کی اتنی قدر کرتے رہے کہ اب اس کا ایک قدیم سختہ تک آن کے پاس ہندی رسم الخط میں محفوظ نہیں اور اردو و ان طبقہ جن کی بیشتر فردیں ملک صاحب کی نظموں کے مطالب درکنار آن کے الفاظ کو بھی نہ سمجھ سکتے ہوں وہ آج سے چند ہی سال قبل اپنی ادب نوازی کا یہ ثبوت دیں کہ ہندی رسم الخط سے پدماؤت کے سارے شخصوں کو اردو میں اس طرح منتقل کریں کہ چند سال میں ہندی رسم الخط میں نقل کرنے کے لیے اردو رسم الخط میں لکھے ہوئے شخصوں کو اصل قرار دیا جاتے۔ ایک اور دلیل ہندی رسم الخط کی تایید میں پیش کی جاتی ہے لیکن فارسی رسم الخط کے حروف تہجی (ALPHABETS) ہندی الفاظ کو صحیح طور پر ادا نہیں کر سکتے اس لیے ملک صاحب کی تصانیف کے لیے ان کا استعمال ناکافی ہے۔

اسی صورت میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ وہ حروف جو فارسی حروف تہجی میں نہیں ملتے اس رسم الخط میں کیونکردا ہوئے اس کا جواب یہ ہو کہ اگر آج "ڈ" اور "ٹ" کو فارسی میں لکھنا چاہیں تو کس طرح لکھیں گے؟ جس طرح ان الفاظ کو فارسی رسم الخط میں

لکھا جاتا تھا اسی طرح ملک صاحب نے بھی پرماوت میں ان الفاظ کو لکھا ہو گا۔

الغرض میری رائے میں ملک صاحب کی تصانیف کا رسم الخط فارسی تھا جیسا کہ ابتداء جملہ منظومات کے اکڈو رسم الخط میں دستیاب ہونے اور نیز ۹۲۶ھ کے ۹۲۷ھ ہو جانے سے بھی ظاہر ہے۔



# سرایا

سنگر ادب میں "نکھ سکھ" (سرایا) کی ایک کثیر تعداد موجود ہے۔ پرمادت میں پدمی کا "سرایا" دو مقاموں پر آیا ہے۔ ایک جگہ "توتے" کی زبان سے دوسری جگہ "راگھو" کی زبانی تشبیہہ کی نزاکت اور معنویت کے ساتھ ساتھ ہندی مذاق سلیم کا جو مونہ ان دونوں سرایاؤں میں ملک صاحب نے پیش کیا ہے۔ اس کا اندازہ "سرایا" کے مطالعے ہے سے ہو سکتا۔ بجا کا کاشاعر اپنے سامنے کی تشبیہات کو استعمال کر کے کلام میں لکھنی دل کشی اور دل فربی پیدا کر دیتا ہے اس کا ثبوت ملک صاحب کا "بارہ ماسہ" اور "سرایا" ہیں جو نظم پرمادت کا ایک بہترین حصہ ہیں چونکہ ان دونوں "نکھ سکھوں" کے انداز بیان میں کوتی خاص فرق نہیں ہے اس لیے تمثیلاً "توتے" کا بیان کیا ہوا "سرایا" ترجیح کر کے پیش کیا جاتا ہے۔

(۱)

اُس کا سنگار اُسی کو پہبنتا ہے پھر کوتی اس کی شرح کیا کرے۔ اس کے موئے مشکلین کا چیخ و خم (اس کی لہریں) سانپ کی طرح بل کھاتا ہے اور اس کا رنگ بھونے کے ماندہ ہے جب چوٹی گھوگھروالے بال زنجیر محبت بن کر کسی کے لگئے پڑنا چاہتے ہیں۔

(۳)

اُس کی بے سیند و بھری مانگ گویا اندر پھیری رین میں دیا کی جوت ہو، یا کسوٹی پر سونے کی نکیر، یا لجنگھور گھٹاؤں میں بھلی کی چمک، یا آکاش پر سورج کی کرن، یا جمنا میں سرستی۔ اور سیند ور سے بھری مانگ تو خون میں بھری ہوتی تلوار معلوم ہوتی ہو۔

(۴)

اس کی چمکدار پیشانی کو ہال کی روشنی سے تشبیہہ دینا غلط ہو گا کہ اس میں اتنی روشنی کہاں۔ سورج اگر ہزار درجے روشن ہو تو بھی اُس کی پیشانی کے نور کے مقابل نہیں ہو گا شہ کہ چاند جس میں نکس کا عیب ہو اور اس کی جبین میں یہ عیب نہیں۔

(۵)

اس کی بھنوں میں مثل سیاہ کمان کے ہیں۔ جس طرف رُخ کیا زہر کے تیر بر سائے۔ یہی کمان کرشن کے پاس تھی۔ یہی راگھو کے ہاتھ میں۔ اسی سے راون مارا گیا اور اسی سے کنس کی جان گئی۔ بھنوں کمان اور عورت کمان دار ایسی دھنیک کا کون مقابلہ کر سکے۔

(۶)

دونوں آنکھیں گویا بھر زخار ہیں۔ مسرخ کنوں سمجھ کر بھوزے منڈلاتے ہیں جس طرف اٹھی بے لگام گھوڑے کے مانند جا پہنچی۔ اس کی گردش سے زمین آسمان سب ہل گئے۔

(۷)

پلکیں کیا ہیں گویا دو فوجیں آمنے سامنے تیر لیے کھڑی ہیں! ادھر

رام کی سینا آدھر راون لی فوجوں کے بیچ میں آنکھ کا سمندر حائل۔ کون  
ہر جوان تیروں کا گشته نہیں سارا عالم انھیں کا پامال کیا ہوا ہے۔

(۱۷)

اس کی ناک کو تلوار سے لکھتے تبیہہ دوں۔ تلوار پر باریک ہوتی ہے  
اور وہ مناسب طور پر باریک اور موٹی اس کی ناک دیکھ کر تو تاش مند ہے۔  
تو تے کی ناک سخت اور ٹیڑھی ہوتی ہے اور اس کی ناک نرم اور ستوان۔  
ہوتھ اور داثت کے قریب ناک ایسی معلوم ہوتی ہے کہ گویا تو تے کے  
مٹھے میں انار کو دیکھ کر پانی بھرا آیا ہے۔

(۱۸)

ہوتھ کیا ہیں آپ حیات کے کوزے ہیں۔ ان کا رنگ مثل  
دو پھر یا چھوٹوں کے ہر جب وہ بات کرتی ہے چھوٹوں جھرتے ہیں۔ ہیرا اس کے  
سلانے گرد ہے۔ جب وہ نہیں ہے ایک عالم روشن ہو جاتا ہے۔ مٹھے سے پان  
کارنگ ڈپکتا ہے۔ دیکھیے یہ آپ حیات کے نصیب ہو۔

(۱۹)

داثتوں کی تبیی مثل ہیرے کے بھی اور بیچ بیچ میں متی کی دھڑی  
جمی بھی جس طرح بجادوں کی انڈھیری رات میں بھلی چمکتی ہے اُسی طرح  
اس کے داثت چمکتے تھے۔ سورج، چاند، ستارے، جواہر لال اور مونگے  
سب اس داثت کی روشنی سے روشن ہیں۔  
جب بھلی باوصفت اتنی روشنی کے اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی تو پھر  
اور کون سی چیز اس کا مقابلہ کر سکتی ہے۔ مسکراتے وقت داثت میں سے  
ایسی چھوٹ پیدا ہوتی ہے جیسے سنگ سے شرار۔

(۱۰)

جب بات کرتی ہو زبان سے رس ٹپکتا ہو۔ اس کی آواز کے سامنے کو کلا، پیپیہا اور باشسری سب بیچ ہیں۔ اس کی گفتگو شراب محبت سے بھری ہو جو سنتا ہو غشن ہو جاتا ہو۔

(۱۱)

رُخسار کیا ہیں گویا ایک نارنگی کے دلکھڑے ہیں۔ باہمیں رُخسار پر ایک تل تھا جس سے لوگوں کے دل جلتے تھے اور قطبیہ اُسے دیکھ کر انگشت بد نداں ہو۔ کبھی نکلتا ہو کبھی ڈوبتا ہو لیکن تل کو چھوڑ کر اپنی جگہ سے نہیں طلتا۔

(۱۲)

صدف گوش (کان) اس کے گویا دو چراغ ہیں کالوں کی بالیاں گویا دو مجلیاں چمک رہی ہیں جب وہ دو پیہہ ہٹاتی اور اوڑھتی ہو تو گویا بھلی چمک کر رہ جاتی ہو۔

(۱۳)

اس کی گردن الیسی معلوم ہوتی ہو جیسے کسی تاریخی شیشی۔ طاؤں کی گردن اس کے مقابلے میں بیچ ہو۔ پھر نزاکت اتنی کہ پیک کی سُرخی تک نمودار۔

دیکھیے یہ گردن کس کی بانہوں میں حاصل ہو۔

(۱۴)

سوئے کے رنگ کے اس کے بازو اور کلاسیاں۔ الیسی سڑوں جیسے خرادی ہوتی کسی کا دل نکال کر ہاتھوں میں لیا ہو جس سے انگلیاں

سرخ ہیں۔ دنیا بے روح ہو۔ سارے سنسار کی آتماس کے ہاتھ ہو۔

(۱۵)

سینہ تھالی ہو اور پستان لڑو۔ جس طرح بھورا اپنا ڈنک لیتی ہیں  
ڈبوتا ہو اسی طرح پستان کے سرے چولیوں میں سوراخ کیے دیتے  
ہیں۔ کندن کے بیل کی انگیا سجا کر اس میں آب حیات کے دو کوزے  
بہ حفاظت رکھے ہیں۔ سیاہیوں سمجھیے کہ دو آہنی تیر ہیں جو اگر اس طرح  
بند نہ ہوں تو سنسار کو زخمی کریں۔ نیبو ایسی چھاتیوں کی پولی محافظ ہو۔  
پہ نیپو دیکھیے کس کی قسمت کے ہیں۔

(۱۶)

پیٹ صندل کا ساخن شبد دار اور زعفران کا سارنگ والا۔ دُؤدھ  
بھی اس کو گرانی کرتا تھا۔ صرف بچوں اور پان پر رہتی تھی۔ سینے کے  
بال کا سائبپ ناف سے نکل کر پستان تک پہنچا وہاں موروں (بینی) سرپستان  
کو دیکھ کر ٹھنک کر رہ گیا ناف اس کی بنارس کا گرداب ہو جسے جان غیر  
نہ ہو وہ اس کے پاس جلتے۔ پیٹ کے بال ایسے معلوم ہوتے ہیں  
جیسے بھوڑے صندل کی خوشبو لینے کے لیے قطار در قطار جمع ہوتے ہیں۔  
بہت سے گلاغھوڑت کر مر گئے مگر ایک کی بھی مراد برنا آئی۔

(۱۷)

چوٹی نے اس کی پیٹ پر بڑی زیبائیش پائی پیچھے تختہ صندل اور  
چوٹی سائبپ، گویا سائبپ لہریں مار رہا ہو اور دو پہ مثل تیچلی کے پڑا ہو  
ممکن ہو صندل کی خوشبو لینے سائبپ چڑھا ہو۔ زلف رخسار پر مل کیا  
کھاتی ہو گویا سائبپ کنوں کے بچوں کو مٹھے میں لیے ہو جاند کو

گھن کگ لگیا ہو جو اقبال مند ہو دی ہی اس سانپ کو دیکھئے۔ سانپ کتوں کے پھول کو مٹھے میں لیے بیٹھا ہو جو اسے دیکھئے اُسے تخت و تاج نصیب ہو۔

(۱۸)

ایسی کمرسی کی نہ ہوگی۔ چیتے کی کمراں کے مقابل نہیں۔ زنبور (بھڑک) کو ایک عالم باریک کہتا ہو خالانکہ اس کی کمراں سے کہیں باریک ہو۔ یہی دجھ تو ہر کہ غم و حسد سے زنبور زرد ہو گیا اور اب انسانوں کو ڈنک ماترا ہر دل کے اشارے سے کمر کو موڑتی ہے۔ قدم اٹھا کر چلنے میں اندیشہ ہو ٹوٹ نہ جائے۔ شیر اس کی کمر کے مقابلے میں ہار گیا۔ اسی وجہ سے بھنگلیں بھاگ گیا اور انسانوں کا خون اور گوشت اسی غصے میں لکھتا ہے۔

(۱۹)

گرداب ناف ابھی تک مانند غنچے کتوں کے ہو معلوم نہیں کس بھنوئے کی قسمت میں ہو۔ صندل کے تختے پر ناف مثل ستم آہو کے ہو۔ دیکھیے اسے کون پاے (دو پیٹھے اس کے بدن پر ایسا تھا جیسے سمندر میں لہڑا

(۲۰)

رانوں کی جوڑی ایسی جیسے خرادے ہوئے ستون۔ اس کے پاؤں مثل کتوں کے پھول کے سڑخ۔ اس کے قدم دیوتا ہاتھوں ہاتھ لیتے ہیں۔ جہاں وہ قدم رکھتی ہے وہاں دیوتا سر رکھتے ہیں۔ ہو کوئی ایسا صاحب اقبال جس نے اس کے قدموں پر سر نہ رکھا ہو؟

ای خُن کی رویی !! حق تو یہ ہو کہ تیرے سر اپا کا وصف مجھ سے ممکن ہی نہیں اس لیے کہ

ع۔ ایسا کہاں سے لاوں کے تجوہ سا کہیں جے

# جاں

جاں اودھ کا ایک پڑا نا اور تاریخی قصبہ ہے جو آج کل ضلع رائے بولی میں ہے چونکہ بلندی پر واقع ہے اس لیے اس کی آبادی ایک ہیں اور دلکش منظر پیش کرتی ہے۔

اولاً اس کا نام اودیانگر تھا۔ اور یہ مقام "بہر" راجپوت قوم کا مستقر تھا۔ جب ۱۷۰۴ء میں سید سالار مسعود بعد عیاث الدین ہنڈان آئے اور ان کے نایب نجم الملک سید نجم الدین نے اسے فتح کیا تب سے اس کا نام "جاں" پڑا۔

جاں کی وجہ تسمیہ کے بارے میں مختلف لمحپ پرواہیں بیان کی جاتی ہیں۔

(۱) لشکر کا مستقر ہونے کے اعتبار سے مسلمان سپاہیوں نے "جیش" کہنا شروع کیا بعد کو "جیں" اور پھر جاں ہو گیا۔

(۲) سفر اور منازل کی صعوبتوں کے بعد جب اس قصبے میں اسلامی لشکر کو نسبتاً آرام اور سکون میسر ہوا تو اظہار پسندیدگی کے طور پر لشکر کا لشکر چیلا اٹھا کر "جاںے ایت" یہی نعرہ مسرت بعد کو بگڑ کر جاں ہو گیا۔ گویا جاں نعرہ مسرت کی بگڑی ہوئی تھیں مگلی ہے۔

(۳) جاں صیفیہ اسم فاعل ہے۔ اس کا مصدر ہے "الجوس والجوسان" جس کے معنی ہیں دشمن کو رات کے وقت مارنا۔ چونکہ جاں شہنوں مار کر فتح ہوا تھا اس لیے اس کا نام جاں پڑگیا۔

(۲) ایک روایت جائیں کو جلے علیش کی بدی ہوئی مشکل بتاتی ہے۔ مذہبی اعتبار سے جائیں ہمیشہ ممتاز رہا اب بھی اکثر عمارت ہر زندہ بولتی کی جائیں ہیں ایسی ہیں جو مذہبی اعتبار سے کافی شہرت اور مقبولیت رکھتی ہیں جن میں سے ایک سیدا شرف چنانگیر کی درگاہ بھی ہے۔ ان کے علاوہ وہ مقابر بھی ہیں جو فتح جائیں سے متعلق ہیں اور جن کو اعتقادی نقطہ نظر سے عوام نے مذہبی یادگاروں کا سا مرتبہ دے رکھا ہے۔

فتح جائیں کے قبل یہاں کی آبادی کس ڈھنگ پر تھی معلوم ہے۔ البته مسلمانوں نے آبادی کو بارہ حصوں میں تقسیم کر کے ان حصوں کا نام ان قبیلوں کے نام پر رکھا باؤں میں آباد ہوتے۔ انھیں حصوں میں سے ایک کا نام ”کچانہ“ ہے جو ملک صاحب کا مولود مسکن ہے۔

اس سر زمین سے لکتے ہی علماء، فقہاء، حکماء، شعراء، صناع، اہل سیف، اہل قلم، صوفی، رشی، مُتنی اُٹھے اور اپنی قابلیت کا سلسلہ بھاکر ایسے پیوں ند خاک ہوتے کہ آج تک گنمای میں پڑے ہوئے ہیں گو چند نام و فرزند جن سے جائیں کی مردم خیزی کا پتہ چلتا ہے اب بھی موجود ہیں لیکن امتدادِ زمانہ کے کوششوں کے ہاتھوں ان کا تحفظ بھی مشکل ہی معلوم ہوتا ہے۔

جائیں کی زمین زرخیز، آب و ہوا خوشگوار اور آبادی کثیر تقریباً ۱۳۰۰ ہزار ہے۔ اس کے باعوں میں فوائلہات کی فراوانی زمین کی زرخیزی کا پتہ دیتی ہے۔ اعلیٰ طبقے میں زیادہ تعداد مسلمان جاگیرداروں اور زمینداروں کے اخلاق کی ہر جن کو قدامت پسندی نے مغلی کی ضمانت

میں دے دیا ہر ہندووں میں علاوہ کاستھوں اور محدودے کے چند  
برہمنوں اور طھاکروں کے زیادہ آبادی شاگرد پیشیہ لوگوں کی ہے۔ اس  
دیا بر علم و عمل میں اب عموماً بے علمی اور بے علمی کار فرمان نظر آتی ہے۔ صنعتیں  
تباه اور تجارتیں غارت ہو گئی ہیں۔ البتہ:-

از نقش وزنگار درود یا رشکستہ آثار پر مید است صنادید عجم را





## ، ہماری زبان

انجمن ترقی اُرڈو (ہند) کا پندرہ روزہ اخبار

ہر مہینے کی پہلی اور سو طویں تاریخ کو شایع ہوتا ہے  
چندہ سالاں ایک روپیہ لی پر چھپائی چھپے

## اُرڈو

انجمن ترقی اُرڈو (ہند) کا سہ ماہی رسالت

جنوری، اپریل، جولائی اور اکتوبر میں شایع ہوتا ہے

اس میں ادب اور زبان کے ہر پہلو بحث کی جاتی ہے۔ تفیدی اور محققانہ مضامین خاص امتیاز رکھتے ہیں۔ اُرڈو میں جو کتابیں شائع ہوتی ہیں، ان پر تبصرہ اس رسالت کی ایک خصوصیت ہے۔ اس کا جمجمہ و طرح سو صفحے یا اس سے زیادہ ہوتا ہے۔ قیمت سالانہ محصول ڈاک وغیرہ ملک کی راست پر سکر (سکر عثمانیہ) نوٹے کی قیمت ایک روپیہ بارہ آنے (دو روپیہ سکر عثمانیہ)

## رسالہ سائنس

انجمن ترقی اُرڈو (ہند) کا ماہانہ رسالت

(ہر انگریزی مہینے کی پہلی تاریخ کو جامعہ عثمانیہ حیدر آباد سے شایع ہوتا ہے)  
اس کا مقصد یہ ہے کہ سائنس کے مسائل اور خیالات اُرڈو والوں میں مقبول کیا جائے  
دنیا میں سائنس کے متعلق جو جدید ایجادات و فتوحات ہوتے ہیں، یا بحثیں یا ایجادیں ہوئی ہیں  
آن کو کسی تفصیل سے بیان کیا جاتا ہے اور ان تمام مسائل کو حقیقتی الامکان صاف اور سیس زبان  
میں بیان کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اس سے اُرڈو زبان کی ترقی اور اہل وطن کے خیالات  
میں روشنی اور وسعت پیدا کرنا مقصود ہے۔ رسالت میں متعدد بلاک بھی شایع ہوتے ہیں۔ قیمت  
سالانہ صرف پانچ روپیہ سکر انگریزی (چھوٹی روپیہ سکر عثمانیہ)  
خط و کتابت کا پتہ: معمد مجلس ادارت رسالت سائنس۔ جامعہ عثمانیہ حیدر آباد۔ دکن

انجمن ترقی اُرڈو (ہند) دہلی

## عَاَلِمَةُ بِنْتُ سَعْدٍ

اُزدؤز زبان کی اشاعت و ترقی کے لیے بہت دنوں سے یہ ضروری خیال کیا جا رہا تھا کہ سلیس عبارت میں مفید اور دل چسپ کتا بین مختصر جنم اور کم قیمت کی بڑی تعداد میں شائع کی جائیں۔ انجمن ترقی اُزدؤز (ہند) نے اسی ضرورت کے تحت عام پسند سلسہ شروع کیا ہے اور اس سلسہ کی بھی کتاب ہماری قومی زبان ہے، جو اُزدؤز کے ایک بڑے محسن اور انجمن ترقی اُزدؤز (ہند) کے صدر جانب ڈاکٹر سرتاج ہبادر سپروکی چند تقریروں اور تحریروں پر مشتمل ہے امید ہے کہ یہ سلسہ واقعی عام پسند ثابت ہوگا اور اُزدؤز کی ایک بڑی ضرورت پوری ہو کر رہے گی۔ قیمت ۸ ر

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

از جانب عبدالقدوس صاحب ہاشمی  
رسم الخط پر بحث کی گئی اور تحقیق و دلیل کے ساتھ ثابت کیا گیا ہے کہ ہندستان  
کی مشترکہ تہذیب کے لیے اُزدؤز رسم الخط مناسب ترین اور ضروری ہے  
گیارہ پلیسے کے شکٹ پہنچ کر طلب کیجیے۔

مینہجر انجمن ترقی اُزدؤز (ہند) عل۔ و بیان گنج۔ دہلی  
(جند پسند دہلی)

